KirchenVolksBewegung Wir sind Kirche »un' bolzo avanti?* 20.02.2026

.uUn' bolzo avanti?*

Auf Einladung des Okumenischen Gesprachskreises Neuburg hielt Dr. Hans Forg einen Vortrag, der die
Motive, Ziele und Grundlagen der Kirchenvolksbewegung Wir sind Kirche erhellen sollte.

»uUn' bolzo avanti?* - Vielleicht haben sich Einige unter Ihnen Uber den italienischen Titel des heutigen
Abends gewundert; deshalb méchte ich diesen Begriff erst einmal erkléaren. Er bedeutet: Ein Sprung nach
vorne. Unter dieser Vision startete Papst Johannes XXIIl. 1962 das Il. Vaticanische Konzil mit dem Ziel, der
katholischen Kirche nach der Abschottung wéhrend Mittelalter und Neuzeit durch ,Aggiornamento®, Offnung
fur die Welt von heute, den Weg in die Zukunft zu zeigen. Ich habe hinter das Thema kein Ausrufezeichen,
sondern ein Fragezeichen gestellt; das steht fir die Sorge der KirchenVolks-Bewegung, ob dieser Sprung bis
jetzt nicht deutlich zu kurz geraten ist. Und so méchte ich Thnen heute Motive und Ziele unserer Bewegung
einmal darlegen.Wobei ich glaube, dass sich rasch herausstellen wird, dass sie sich alles Andere als
kirchenfeindlich versteht.

Wir missen ja einerseits Alle der Kirche zutiefst dankbar dafiir sein, dass sie die Botschaft Jesu mit groRem
Engagement und unter grof3en Opfern seit fast 2000 Jahren bis auf uns tradiert hat. Ich glaube, in diesen
Dank durfen wir mit Fug und Recht auch einmal unsere Ortsgeistlichen mit einbeziehen. Wir durfen dartber
aber andererseits auch nicht ubersehen, dass Jesus sein Verméchtnis in menschliche Hande mit all’ ihren
Schwachen gelegt hat, dass Irrtimer und Irrwege unvermeidbar waren und die Kirche so bis heute eine
semper reformanda geblieben ist.

Nach dem Markus- und Matthdusevangelium warnte Jesus bereits Johannes und Jakobus vor einem der
folgenreichsten Fehler der Kirchengeschichte. Eines Tages baten die beiden Jesus, er mége den einen von
ihnen, wenn er in sein Reich komme, zu seiner Rechten und den anderen zu seiner Linken sitzen lassen.
Gewissermalien als oberste Turwéachter zum Paradies mit Generalvollmacht. Jesus aber will etwas ganz
Anderes: Dass sie stattdessen als Diener ihren Mitmenschen den Blick fiir das Reich Gottes und die
Gotteskindschaft 6ffnen. Weiter warnt er: ,Lasst euch nicht Herren nennen, denn ihr habt nur einen Herren:
Jesus. Ihr alle aber seid Brider* (Mt 23, 8), damit mahnt Jesus eine geschwisterliche und keine hierarchische
Struktur der Kirche an!! Paulus griff dies auf, als er &ulRerte, dass er nicht Herr Uber unseren Glauben,
sondern Diener zu unserer Freude sein mochte (2 Kor 1,24).

In der Praxis entwickelte sich das Verhaltnis zwischen Klerus und Kirchenvolk rasch entgegengesetzt. Die
Urkirche war zunéchst ein freier Zusammenschluss gleichberechtigter, geschwisterlich gesinnter Menschen;
Jiberté, égalité, fraternité” waren selbstverstandlich. Alle Mitglieder waren durch die Taufe ,Klerus*
(allgemeines Priestertum) und ,Laien“ (Volk Gottes). Zwar bildeten sich notwendigerweise allméhlich
Leitungsstrukturen heraus. In den Briefen des Ignatius von Antiochien (160 — 197) fallt dann erstmals das
Wort Hierarchie (wortwortlich: Heilige oder Priester-Herrschaft!!). Bei Cyprian (Bischof von Karthago, 248 —
258) wird erstmals eine sakramentale Priesterweihe mit einer Teilung des Gottesvolkes in 2 Stande erwahnt:
In ,Ordo" (geweihte Kleriker) und ,plebs* ( allgemeines Volk). Radikal verschlimmert wurde die Situation der
Laien durch einige schwere Denkfehler von Augustinus ( 354 - 430 ):

1. Durch seine Pradestinationslehre. Ausgehend vom ,Hdéllensturz* der Engel glaubte Augustinus, dass Gott
nur so viele Menschen in die ewige Seligkeit aufnehmen werde, als er Engel verloren hatte. Alle anderen
Menschen — mittlerweile wohl Billionen - werde er wegen der Erbsilinde gerechterweise fiir ewig verdammen.
2. Er griff die These von Origines und Cyprian auf, dass es kein Heil au3erhalb der Kirche gebe (lateinisch:
.extra ecclesiam nulla salus®). Diese These, bekannt geworden als ,Extra-Dogma*“, war zwar nicht ganz
unumstritten, aber immerhin bestétigte z.B.das Konzil von Florenz 1442, dass ,niemand aul3erhalb der
katholischen Kirche des ewigen Lebens teilhaftig wird, vielmehr dem ewigen Feuer verfallt,..wenn er sich
nicht vor seinem Tod der katholischen Kirche anschliel3t“. Auch Papst Pius XllI. (und Ludwig Ott, 1961) vertrat
noch diese Auffassung (,,de fide", also als echtes Dogma). Ich selbst wurde schon als 6-jahriger mit dem
Extradogma konfrontiert. Da erklarte uns unser Pfarrer in der Schule, dass die Katholiken in den Himmel
kommen kénnen; die Heiden und die ungetauften Sauglinge kdnnten in eine Art Vorhimmel kommen, die
Evangelischen aber kdmen alle in die Holle, weil sie zwar an Gott glaubten, aber nicht ,richtig”. Dieser Schock

Page 1



KirchenVolksBewegung Wir sind Kirche »un' bolzo avanti?* 20.02.2026

sal} tief. So setzte die katholische Kirche schon Kinder psychisch unter Druck.

Eine der wichtigsten Neuerungen des letzten Konzils war sicherlich, dass das Extra- Dogma durch die
Erklarung ,Nostra aetate” in aller Stille in Luft aufgelost wurde. Dort heifl3t es namlich, dass alle Religionen
Gott suchen, dass er in allen verborgen sei, dass sie alle Wege zum Heil sein kénnen und dass Gott das Heil
aller Menschen wolle. Auch der damalige Professor Joseph Ratzinger und heutige Papst hat das Extra-
Dogma 1968 in einem Buch ausdriicklich abgelehnt (,La fine della chiesa come societa perfetta — das Ende
der Kirche als einer perfekten Gesellschaft*, Verlag Mondatori, Verona).

- Ein

3. schwerer Denkfehler war die Behauptung, die Amtstrager durften den Menschen den allein
seligmachenden Glauben mit Gewalt aufzwingen. Sie kennen alle das Gleichnis vom kéniglichen
Hochzeitsmahl (Mt 22, Lk14), in welchem der Gastgeber seine Diener verbittert anweist, sie sollten die Bettler
von den Ecken und Zaunen herbeirufen. Augustinus, der kaum Griechisch sprach, fiel an dieser Stelle auf
einen Ubersetzungsfehler herein. Im griechischen Text heil’t es Kalessate; lateinisch steht dafiir korrekt:
,vocate..." ruft sie herbei. Das aber war im Text, welcher Augustinus vorlag, falsch Ubersetzt mit ,cogite
intrare...” : Zwingt sie, einzutreten! Aus diesem Fehler leitete Augustinus die Berechtigung ab, den Menschen
den Glauben aufzwingen zu dirfen. Der Apparat zu Einschiichterung und Entmindigung der Laien war
komplett; das Grundanliegen Jesu, uns die Frohbotschaft vom Reich Gottes und unserer Gotteskindschaft zu
verkinden, wurde als Drohbotschaft auf den Kopf gestellt. Aus dem Gott vaterlicher Liebe wurde ein Gott
abgrundtiefen Schreckens. Eugen Biser sagt, dass das Christentum spatestens ab diesem Zeitpunkt in
seinem Kern verdorben wurde, weil Glaube als unser freies Ja zu Gott gleichgesetzt wurde mit blindem
Gehorsam gegenuber Rom.

Die weiteren Konsequenzen waren verheerend: Ausschluss und Verfolgung von Andersdenkenden (denken
Sie an Galilei (1633), an Giordano Bruno, der 1600 in Rom verbrannt wurde, an Jan Hus, Luther (Reformation
1517), Darwin, die Katharer, Waldenser, die Kreuzziige, den 30-jahrigen Krieg, andere Kriege, denken Sie
insbesondere auch an Zwangsbekehrungen, Inquisition, oder auch an den Index verbotener Schriften,
.Mischehe" u.s.w.).

Wie sehr die Entfaltung des Geisteslebens in Europa geknebelt wurde, zeigt auch das Beispiel von René
Descartes, der erst 1654, also 54 Jahre nach der Verbrennung von G. Bruno - auf dem Totenbett wagte,
eines seiner Hauptwerke mit dem Titel ,Uber die Welt oder Traktat Giber das Licht* zur Veroffentlichung
freizugeben, obwohl er inzwischen im protestantischen Stockholm lebte.

4. Augustinus griff weiter die These von Aristoteles und Platon auf, dass die Frau nur ein missgebildeter
Mann sei, woraus denn auch abgeleitet wurde, dass sie des Priesteramtes nicht wirdig sei.

Wieviel Leid hat die Kirche ,im Namen Christi“ den Menschen angetan! Wie dankbar hatte sie fur die fundierte
Kritik Andersdenkender, wie Luther, Erasmus, Calvin und vielen Anderen sein mussen, anstatt sie zu
verteufeln! Stattdessen griff sie neben dem absoluten geistlichen und geistigen auch nach dem weltlich-
politischen Flhrungsanspruch. Besonders hervorgetan haben sich dabei Papst Stephan Il., der um 750 mit
der Liigengeschichte der Konstantinischen Schenkung (an P. Silvester I.) den Vaticanstaat griindete, und
Gregor VII. (1073 - 1085 ) mit dem Dictatus papae, welcher unweigerlich zum Streit mit Kaiser Heinrich V.
fuhren musste. (Canossa, Investiturstreit: Wer ernennt die Bischofe: Der Kaiser oder der Papst? ).

Der Dictatus papae umfasst 27 Punkte. Einige davon darf ich als Kostprobe zitieren:

Allein der romische Pontifex wird rechtmaf3ig universaler Bischof genannt.

Er allein kann Bischofe absetzen oder wieder aufnehmen.

Er allein darf kaiserliche Insignien tragen.

Einzigartig ist sein Name in der Welt.

Die rodmische Kirche hat niemals geirrt und wird ... nie und nimmer irren.

Allein des Papstes FiRe haben alle Fursten zu kissen.

Ihm ist erlaubt, Kaiser abzusetzen.

Er selber darf von niemandem gerichtet werden.

Der romische Pontifex ist durch die Verdienste Petri heilig.

Page 2



KirchenVolksBewegung Wir sind Kirche »un' bolzo avanti?* 20.02.2026

Im Zeitalter von autonomer Vernunft und Aufklarung versuchten sakular gesinnte Menschen, sich der
absolutistischen Dominanz von Kirche und Staat zu erwehren. Rom aber versuchte, das Rad zuriick zu
drehen und sich gegen die ,Moderne” durch den sog. Antimodernismus abzuschotten und sich vielen
Realitaten zu verweigern. Denken Sie noch einmal an Galilei, Darwin, an menschliche Grundrechte, denken
Sie an Pius IX.( 1846 — 78 ), an seinen Syllabus errorum von 1864 (einen Katalog von 80 angeblichen
Jrrtiimern des Zeitgeistes” , der z.B. einfachste Menschenrechte wie Religionsfreiheit, Meinungsfreiheit,
Pressefreiheit ablehnte und die Heilswirkung anderer Konfessionen oder Religionen negierte), denken Sie an
das von ihm einberufene |. Vatikanische Konzil von 1869 / 70, auf dem er sich unter skandalésen
Begleitumstanden Unfehlbarkeit des Papstes und Jurisdiktionsprimat zusprechen liel3. Die Zeit war Uberreif
fur eine grundlegende Reform, und sie kam Uberraschend 1957 mit der Wahl von Angelo Roncalli als Papst
Johannes XXIII.. Er berief bekanntlich das Il. Vatikanische Konzil (1962 — 65) ein, das, wie schon erwahnt, in
einem ,bolzo avanti, einem groRen Sprung nach vorwarts, zum Aggiornamento, also zu einer Offnung fir die
Welt von heute fiihren sollte. Das war eine klare Absage an den Antimodernismus und an die mittelalterliche
Erstarrung der Kirche. Unter Leitung des Papstes und unter Mitwirkung der tiberwaltigenden Mehrheit der
Bischofe aus aller Welt schien sich die Kirche von vielen Giberholten Denkschablonen zu verabschieden, oft
genug gegen erbitterten Widerstand der romischen Kurie. Die katholische Kirche sei schlie3lich kein
Museum, sondern ein lebendiger Garten, deshalb misste sie sich unter Fihrung des HI.Geistes unaufhdrlich
neu orientieren und erneuern, so steht es in der Konstitution Gaudium et spes. Die Welt war iberrascht und
begeistert. Schliel3lich wurden 16 Dokumente in Form von Konstitutionen, Dekreten oder Erklarungen
erarbeitet. Mit zu den wichtigsten zahlen das Kapitel Lumen gentium aus der eben erwahnten Konstitution,
welches festhélt, dass die Glaubigen in ihrer Gesamtheit im Glauben nicht irren konnen, und dass Laien nicht
nur das Recht, sondern sogar bisweilen die Pflicht haben, ihre kritische Meinung zu aul3ern.

Herausragend weiterhin das Dekret apostolicam actuositatem, welches eine Rickbesinnung darauf darstellt,
dass Klerus und Laien als Partner Teile des gesamten Gottesvolkes mit verschiedenem missionarischem
Auftrag seien, dass das vollig unterschatzte Apostolat der Laien als Sauerteig sozusagen an vorderster Front
vielfach an Stellen wirke, die fir Kleriker kaum erreichbar seien (z.B. Familie, Gestaltung des offentlichen
Lebens!). Herausragend auch die Erklarung tUber die Religionsfreiheit (,Dignitatis humanae*). Dort heil3t es
ganz klar, dass es ein Hauptbestandteil der katholischen Lehre sei, angeblich ,von den Vatern sténdig
verkiindet" !, dass der Mensch freiwillig durch seinen Glauben Gott antworten soll und niemand zur Annahme
des Glaubens gezwungen werden darf. Gott achte die Wirde des Menschen, Zwang und Kunstgriffe seien
des Evangeliums nicht wirdig. Zur Freiheit hat uns Christus berufen, so heil3t es im Galaterbrief. Wir sind nur
Gott und unserem Gewissen verantwortlich. Kardinal Lehmann driickte das vor 3 oder 4 Jahren im Fernsehen
einmal sehr drastisch aus, als er sagte, er glaube nicht an den Papst und nicht an die Kirche, sondern allein
an Gott. - Das Lehramt kann bestenfalls ,Diener zu unserer Freude* sein und nicht Herr Uber unser
Gewissen.

Weitere bolzi avanti waren das Dekret tiber den Okumenismus ,Unitatis redintegratio®, das das Verhaltnis zu
den anderen christlichen Bekenntnissen darstellt, und die Erklarung ,Nostra aetate”, welche anerkennt, dass
auch andere Religionen Wege zum Heil sein kénnen. Damit war, wie gesagt, das ,Extra-Dogma“ vom Tisch!

Zur Umsetzung der Konzilsbeschlisse sollten Kommissionen gebildet werden, aber, es wurde rasch spirbar,
dass sich die romische Kurie, jetzt unter Fihrung von Papst Paul VI., ihre alten Machtpositionen nicht aus der
Hand nehmen lassen wollte. So entzog Paul VI. dem Konzil 2 wichtige Themen: Pflichtzélibat und
Empfangnisregelung. Und die geplanten Kommissionen kamen entweder gar nicht erst zustande, oder
wurden, bis auf die Liturgie- kommission, weitgehend ausgebremst. So z.B. die Kommission zur Reform des
c.i.c., also des katholischen Kirchenrechts (1983) unter Federfihrung von Kardinal Felice, die eher Reformen
verhinderte. Denken Sie weiterhin an die Enzykliken humanae vitae, dominus Jesus, an den Aufstieg von
Opus dei, an die Behandlung der Befreiungstheologie in Stidamerika, an donum vitae, an die Aufwertung der
Pius-Bruderschaft, an die Wiedereinflihrung des tridentinischen Ritus u.s.w..

Einen mutigen Schritt zur Umsetzung der Konzilsbeschliisse auf nationaler Ebene machte allerdings die sog.

Page 3



KirchenVolksBewegung Wir sind Kirche »un' bolzo avanti?* 20.02.2026

Wirzburger Synode (1971 — 75). Unter Leitung von Kardinal Dopfner stellten Kleriker und Laien, alle mit
gleichem Stimmrecht, praktisch das gesamte kirchliche Leben im katholischen Deutschland auf den
Prufstand. Es wurden schlief3lich 18 Beschlisse gefasst, die vom Papst gebilligt wurden. Als praktische
Konsequenz kam es u. a. zur Bildung von gemeinsamen Gremien wie Pfarrgemeinderéaten, Di6zesanraten
und anderen, in denen Laien allerdings nur eine beratende und keine Mitentscheidungskompetenz haben.
Auch bei der Besetzung wichtiger Amter haben die Laien kaum ein Mitspracherecht. Dabei hatte schon das
Konzil von Chalkedon 451 festgelegt, dass ,nur jemand, der durch eine bestimmte Gemeinde berufen wird,
wirklich die Ordinatio empféangt“. Nach Papst Leo d. GroRen (440 — 461) gilt dies auch fur die Bischofsweihe.
(,Inkardination®).

Auf manche Anfragen der Wirzburger Synode kam von Rom allerdings noch nicht einmal eine Antwort, so
zum Beispiel zur Behandlung wiederverheirateter Geschiedener oder gar auf die Bitte, &hnliche Synoden
etwa im 10-Jahres-Rhythmus abhalten zu dirfen. Damit war diese Initiative abgewdirgt.

Insgesamt nahmen Enttauschung und Unmut nicht nur in Laienkreisen sehr rasch zu. In Osterreich brachte
der ,Fall Groer* im Méarz 1995 das Fass schlieRlich zum Uberlaufen: Kardinal Groer von Wien, Vorsitzender
der osterreichischen Bischofskonferenz, musste eingestehen, dass er Jugendliche sexuell missbraucht hatte,
und resignierte. Laienkreise sammelten daraufhin unter dem Namen ,Wir sind Kirche* in Osterreich 500 000
Unterschriften fur eine — wortwdrtlich - ,grundlegende Erneuerung der Kirche Jesu“, um der katholischen
Kirche ,wieder zu mehr Ansehen und Akzeptanz zu verhelfen“. Im gleichen Jahr wurde die Bewegung in
Deutschland aufgegriffen — trotz erheblicher Behinderungen bekannten sich 1,5 Millionen Katholiken durch
ihre Unterschrift zu dem Programm - und rasch breitete sich die Bewegung tber 40 weitere Lander aus.

Von Anfang an standen 5 Reformanliegen im Brennpunkt der Bewegung:

1. Ruckkehr zu einer geschwisterlichen Struktur der Kirche

2. volle Gleichberechtigung der Frauen bis hin zum Priesteramt
3. Abschaffung des Zwangszdlibats fur Priester

4. positive Bewertung verantworteter Sexualitat

5. Frohbotschaft statt Drohbotschaft.

Lassen Sie mich, bitte, kurz auf die einzelnen Punkte eingehen.

Zu 1. Ruckkehr zu einer geschwisterlichen Struktur der Kirche: Lassen Sie mich noch einmal zitieren: ,Lasst
euch nicht Herren nennen, denn ihr habt nur einen Herren: Jesus. lhr alle aber seid Brider“. Das ist das Bild
einer Demokratie unter der Fihrung Jesu, in welcher jeder seine besondere Aufgabe hat. Ein Leib mit vielen
Gliedern. Eine Familie, in der jeder seinen besonderen Platz einnehmen soll. Es gehort sicherlich zu den
groRten Uberraschungen des letzten Konzils, dass der hohe Klerus dies im Prinzip wiederentdeckt hat, wie
insbesondere in der bereits erwahnten Konstitution ,gaudium et spes” und der Erklarung ,apostolicam
actuositatem” deutlich wurde. Wenn Klerus und Gottesvolk einander ernst nehmen, darf es anstelle des
Dialogs keine Uberheblichkeit geben, keine despotenhaften Weisungen von oben, die sich jeder Kritik,
Diskussion und Rechtfertigung entziehen. Es sollte niemand glauben, Herr zu sein. Die Kirche Jesu darf
keine Zweiklassengesellschaft sein, und Mitwirkung der Laien beinhaltet auch berechtigte Kritik durch Laien.
Achtung vor den Laien und gebihrende Einbindung in Entscheidungen - dieses Anliegen kdnnen Sie in
meinen Ausfiihrungen immer wieder durchhéren.

Geschwisterlichkeit darf sich nicht nur nach innen, sondern muss sich 6kumenisch auch nach auf3en richten,
also zu anderen Konfessionen, Religionen und zu jedem Menschen. Zwar hat Jesus uns zugesagt, dass der
Beistand uns in die Wahrheit fihren werde, aber, er hat das niemandem exklusiv zugesagt. In der Kirche gab
es von Anfang an heftige Meinungs- verschiedenheiten. Niemand sollte glauben, er sei im Alleinbesitz der
Wabhrheit. Nur der ehrliche Dialog wird uns mit viel Geduld und Toleranz der Wahrheit immer naher bringen.
Erinnern wir uns einmal daran, dass die Frihkirche eine synodiale Struktur aus 5 selbstéandigen Patriarchaten

Page 4



KirchenVolksBewegung Wir sind Kirche »un' bolzo avanti?* 20.02.2026

hatte (Alexandrien, Antiochien, Jerusalem, Rom und spater Konstantinopel ). Zusammengehalten wurde sie
nur durch geschwisterlichen Dialog. Welche Bedeutung Rom zunéchst hatte, zeigt das Konzil von Chalkedon
(451), an welchem neben 600 Bischofen der dstlichen Patriarchate gerade einmal 5 Delegierte aus dem
Patriarchat Rom teilnahmen. Und das grofl3e Schisma von 1054, also die Spaltung in Ost- und Westkirche,
war schlief3lich doch nur das Resultat von anmalender Selbstiiberschatzung und Rechthaberei.

Zu 2. Gleichberechtigung der Frauen: Aus der Apostelgeschichte geht klar hervor, dass der Geist Gottes an
Pfingsten auch Uber die anwesenden Frauen ausgegossen wurde. Das heif3t, dass der HI. Geist auch durch
Frauen zu uns sprechen will! Fir mich ist es unvorstellbar, dass Gott die Frauen als Menschen zweiter Klasse
diskriminiert. Das schafften erst die Manner, z.B. mit der urspriinglich heidnischen These, die Frau sei nur ein
misslungener Mann, also minderwertig. In der Urkirche Ubten viele Frauen leitende Funktionen aus, z.B. bei
Eucharistiefeiern und in der Mission und wurden von Paulus als ,synergoi“, gleichberechtigte
Mitarbeiterinnen, angesprochen. Er erwédhnt namentlich Junia, Phobe, Priska, Tryphana, Tryphosa, Persis,
Maria, Julia, Evodia, Eudonia, Syntyche, Nympha u.a. Von Junia sagt er gar, dass sie ,schon vor mir
Apostelin war®, und Phobe spricht er einmal als ,Schwester* und ein anderes Mal als ,prostasis”, Vorsteherin
an.

Die romische Kirche machte freilich um 1200 aus Junia einen mannlichen Junian. In alten Schriften wird sie
aber klar mit dem weiblichen Namen angefiihrt — z.B. bei Chrysostomos, dem 403 gestorbenen Patriarchen
von Konstantinopel - , und auch im orthodoxen ,Liturgikon®, das dem lateinischen Messbuch entspricht, wird
sie bis heute so angesprochen. Ubrigens nennt das Liturgikon auch Maria Magdalena Apostelin. Durch die
Synode von Laodicea wurde das Priestertum fur Frauen 360 offiziell verboten — was klar beweist, dass es bis
dahin Ublich war, und das Verbot wurde auch in der Folgezeit oft ignoriert, in Lyon z.B. bis ins 6. Jahrhundert.
Vergessen wir nicht, dass Jesus, der kein Priester war, keinen einzigen Mann zum Priester geweiht hat. Ich
mdchte lhnen an dieser Stelle einmal ein Buch von Ute Eisen, Professorin fiir evangelische Theologie an der
Uni Giessen, vorstellen. In ihrer Dissertation mit dem Titel ,Amtstragerinnen im frhen Christentum*
untersuchte sie nicht weniger als 50.000 frihchristliche Epitaphien (also Grabinschriften) auf christliche
Amtsbezeichnungen von Frauen. Sie fand in 39 Fallen die Bezeichnung Diakonos bezw. spater Diakonissa,
in 7 Fallen Presbytera bezw. Sacerdota (also Priesterin), in 14 Fallen Didaskalou (= Lehrerin), in 3 Fallen
Episcopa (= Bischofin). Der vielleicht spektakularste Fall ist der der Bischofin Theodora. Dazu mdchte ich
Ihnen einige Fotos zeigen, die ich aufgrund des Buches 2009 in Rom aufgenommen habe.

Zu 3.: Pflichtzolibat: Nach Prof. Norbert Scholl waren vermutlich alle Apostel, auer Paulus, verheiratet. Der
Pflichtzolibat wurde insbesondere durch Papst Gregor VII., den friheren Ménch Hildebrand, propagiert und
endgultig 1139 durch das 2. Laterankonzil bestéatigt. Samtliche Priesterehen wurden nachtréglich fiir ungultig
erklart — was fur erhebliche Unruhen sorgte. Wir glauben, dass die Zolibatspflicht eine sehr hohe
Hemmschwelle fiir die Ergreifung dieses Amtes ist und mit daran schuld ist, dass in ganz Deutschland 2008
weniger als 100 Manner die katholische Priesterweihe empfangen haben. Biblisch begriindet ist sie nicht.

Zu 4.: Positive Bewertung verantworteter Sexualitat: Seit friihesten Zeiten wurde Sexualitat durch die Kirche
diffamiert. Nach Augustinus wird beim Geschlechtsakt die Erbstinde tibertragen. Andererseits wurde die Ehe
ja durch die Kirche sogar zu einem Sakrament erhoben, welches sich die Partner gegenseitig spenden. Und
in der Tat sind Ehe und, damit verbunden, Geschlechtsakt Ausdruck tiefsten gegenseitigen Vertrauens. Ein
Geschenk Gottes.

Ein besonderes Kapitel spielt hierbei das Thema Empféangnisregelung.

Im Widerspruch zur anglikanischen Kirche hatte Papst Pius XI. 1930 in einer Enzyklika ,Casti connubii* sogar
den Coitus interruptus als , Todslinde* erklart. Johannes XXIIl. hatte auf dem letzten Konzil selbstverstandlich
auch diese Problematik in die Diskussion eingefiuihrt. 1965 kam es schlief3lich zu 2 Abstimmungen, bei
welchen sich jeweils rund 2000 Teilnehmer fiir und 91 bezw. 144 gegen die Empfangnisregelung
aussprachen. Da griff Uberraschend Papst Paul VI. ein: Er empfahl mehrere Modifizierungen und tbertrug
das Thema letztlich einer papstlichen Kommission. Mit der Enzyklika ,humanae vitae“ setzte er sich 1968

Page 5



KirchenVolksBewegung Wir sind Kirche »un' bolzo avanti?* 20.02.2026

aber auch tber die Empfehlungen dieser Kommission hinweg. Wie bereits vor der Veroéffentlichung
durchsickerte (Herder-Korrespondenz 1967 ), mit folgender Begrindung: Er kénne doch der Enzyklika Pius
XI. nicht widersprechen! Ein Papst irrt eben nicht. Mit dieser sachfremden Begrindung hat sich 1 Mann tber
die Képfe von damals 1,2 Milliarden Katholiken und tiber das Konzil hinweggesetzt! Das alte
Rollenverstandnis zwischen Papst und Laien war wieder da! Der Glaubenssinn des Volkes Gottes hatte sich
wohl doch wieder einmal geirrt. Die Folge war ein schwerer Vertrauensverlust in die Filhrungskompetenz
Roms. Als Tubinger Professor erinnerte Joseph Ratzinger damals daran, dass tiber dem Papst noch das
eigene Gewissen stehe - eine Auffassung, welcher sich die Deutsche Bischofskonferenz 1968 mit der
.Konigsteiner Erklarung“ im Prinzip anschloss.

Zu 5.: Frohbotschaft statt Drohbotschaft:

Einem befreundeten Pfarrer verdanke ich folgende Geschichte: Ein Haus brennt. Der Besitzer ruft die
Feuerwehr, und bereitwillig kommen auch gleich mehrere. Vor Ort aber entbrennt zwischen ihnen ein Streit
Uber die richtige Loschmethode: Katholisch? Lutherisch? Reformiert? Orthodox? Oder israelitisch? Vor lauter
spitzfindigem Streit, z.B. Uber die Unmoglichkeit des gemeinsamen Herrenmahls, brennt das Haus bis auf die
Grundmauern nieder.

Wir Laien erwarten von den Kirchen etwas ganz Anderes. Zwar erwarten wir einerseits mit Recht, dass die
verantwortlichen Theologen in Richtung Okumene endlich ihre Haus- aufgaben erledigen. Anstatt zu
Konfessionen bekehrt zu werden, erwarten wir vor Allem, an die Begegnhung mit Gott herangefiihrt zu werden.
Damit uns bewusst wird, dass jeder von uns ein von ihm Auserwdhlter ist. Dass wir verstehen, was er uns
geschenkt hat. Dann fangen wir an, zu danken, und das ist m.E. der einzige Zugang zum Reich Gottes. Zu
Nikodemus sagte Jesus einst, dass wir das Reich Gottes nicht sehen kdnnen, wenn nach unserer
fleischlichen Geburt nicht auch unser Geist geboren wird. Jesus will unsere geistige oder spirituelle Geburt!
.Der Geist macht lebendig, das Fleisch niitzt nichts* sagt er an anderer Stelle. - Wenn ich jemandem fiir ein
Geschenk danke, wird in mir sofort der Wunsch wach, auf das Geschenk mit einem Gegengeschenk zu
antworten. So entsteht ei ne lebendige Wechselbeziehung. So werden aus Dank unsere wertvollsten Krafte
frei, so kann aus Dank unser ganzes Leben zu einem Gegengeschenk an Gott werden - sei es als Lehrer, als
Krankenschwester, als Elternteil, Bauer, Handwerker oder Kinstler, je nach unserem Charisma. Zu Sinn und
Motivation unseres Lebens finden wir nicht durch Drohbotschaft und Furcht, sondern aus Dank; so werden
aus Menschen Menschen und Kinder Gottes. Kind Gottes, das ist nach Professor Biser das Grofdte, was man
Uber den Menschen sagen kann. Dann kann Gott, wie ich es kirzlich in einer Predigt Uber die Taufe Jesu
gehort habe, auch zu uns sagen: ,Du bist mein geliebter Sohn / meine geliebte Tochter, an dir habe ich
Wohlgefallen®. Dass uns die Kirchen anstelle der Drohbotschaft beistehen bei unserer spirituellen Geburt,
darin sehe ich ihre groRe Aufgabe. So kénnen sie wieder faszinieren und Menschen fischen.

Die katholische Kirche hat seit dem Umbruch des Il. Vatikanischen Konzils zweifellos viel getan, um nach den
Fehlern der Vergangenheit zu dieser Perspektive Jesu zurlickzufinden. Dass sie sich in manchen Fallen noch
nicht grindlich genug von den alten Fehlern gel6st hat, dass der Sinneswandel noch nicht tief genug
gegriffen hat, dass der bolzo avanti zu kurz gerat, das ist die groRe Sorge von Wir-sind-Kirche.

Zuletzt gedndert am 29.10.2010

Page 6



