KirchenVolksBewegung Wir sind Kirche Maria Magdalena 20.02.2026

Maria Magdalena

Buchbesprechung: Susan Haskins: Maria Magdalena - ihre wahre Geschichte.
Englische Erstausgabe 1993, deutsch als Paperback-Ausgabe bei Bastei Libbe 2008,
ISBN 978-3-404-61634-3, 528 Seiten, Preis ? 9,95.

Susan Haskins wurde am 11. 12. 1949 in Chicago geboren. Schon im Klassenzimmer ihrer Klosterschule
wurde sie auf einem Bild der Kreuzigungsszene aufmerksam auf eine Frau, die unter dem Kreuz weinte; sie
erfuhr, dass dies Maria Magdalena sei, die Uber ihre Stinden weine, erhielt aber auf weitere Fragen nur
ausweichende Antworten. Wahrend ihres Studiums der englischen Literatur und Kunstgeschichte in London
stiel3 sie erneut auf Maria Magdalena. Als sie darlUber eine Dissertation erarbeiten wollte, erdffneten sich ihr
gewaltige Themenkreise Uber Frauen in der Frihkirche, Gnostizismus, Frauenfeindlichkeit, mittelalterliche
Frommigkeit, Prostitution und geistliches Amt der Frauen. Sie erfuhr, wie sehr das Bild Maria Magdalenas
missbraucht und dem jeweiligen Zeitgeist angepasst wurde. Ihr Name und das, was Menschen daraus
gemacht haben, ist auch heute noch in der christlichen Welt allgegenwartig - z. B. im Namen von Strassen,
Gebauden, Institutionen. Susan Haskins, die heute in London lebt, fiihlte sich dazu aufgerufen, Maria
Magdalena schlicht und einfach historische Gerechtigkeit widerfahren zu lassen.

De unica Magdalena - Uber die einzige Magdalena

Maria Magdalena wird namentlich erstmals in der Kreuzigungsszene des Markus-evangeliums (der Quelle
der Synoptiker) , das zwischen 66 und 68 geschrieben wurde, erwéhnt: Die mannlichen Jinger waren
geflohen, unter dem Kreuz harrten Maria Magdalena, Maria (die Mutter von Jakobus und Joses) und Salome
aus. Sie beobachteten auch, wohin man Jesu Leiche brachte. Am friihen Morgen nach dem Sabbat wollten
sie den Leichnam salben, flohen aber, als sie im Grab den Engel erblickten. Vers 9 wurde spater eingefiigt:
Jesus erscheint zuerst Maria Magdalena und beauftragt sie, die Auferstehung zu verkiinden. Dabei berichtet
Markus nebenbei, dass Jesus "7 Damonen (eine Psychose?) aus ihr ausgetrieben hatte". Matthaus erwahnt
beim Kreuz noch die Mutter der S6hne des Zebedaus. Lukas berichtet in 8,1-3, dass Jesus als
Wanderprediger auch begleitet wurde von Frauen, unter ihnen Maria Magdalena ("aus der 7 Damonen
ausgefahren waren"), Johanna (der Frau des Chuzas, eines hohen Beamten) und Susanna. Johannes
berichtet, dass unter dem Kreuz die Mutter Jesu , ihre Schwester, Maria (die Frau des Kleophas) und Maria
Magdalena standen (19,25). In 20, 14 erfahren wir, dass Jesus nach der Auferstehung ihr, Maria Magdalena,
als erstem Menschen begegnete und sie beauftragte, den Briidern von seiner Auferstehung zu berichten, und
dass er zu seinem und unserem Gott hinaufgehen werde. Sie erhélt also den ersten apostolischen Auftrag
(apostello = aussenden) und wird deswegen spater haufig Apostola Apostolorum genannt. Sie war engste
Zeugin des Todes und erste Zeugin der Auferstehung Jesu. Frauen durften damals weder die Thora
rezitieren, noch liturgische Funktionen austiben, weil sie gemanR einer Tempelvorschrift nach 3 Mose 12 und
15 wegen der Menstruation als unrein galten (was bis heute beziglich Frauenordination nachwirkt!). Jesus
aber behandelte sie nie als minderwertig. Er missachtete viele Konventionen seiner Zeit bezw. wollte manche
gesellschaftlichen Sitten radikal &ndern. Die Frauen, die ihn begleiteten, kamen aus sehr verschiedenen
Schichten. Er ignorierte Tabus und "Unreinheiten” (s. Mt. 9,20- die Frau mit Blutfluss, die als standig
Unberihrbare, Paria, gesellschaftlich ausgestol3en war). Von "Damonen besessen zu sein”, galt nicht als
Siunde und hatte nichts zu tun mit Sexualitat. Magdalena bedeutet, dass Maria aus Magdala (griechisch
Migdal, araméaisch el mejdel) stammte, einem wohlhabenden Fischerdorf am See Genesareth. Allein, dass
sie unter dem Kreuz stand und den gedachteten Leichnam salben wollte, zeigt, wie mutig sie war.

Maria Magdalena wurde schon friih mit anderen Frauengestalten aus den Evangelien verwechselt,
insbesondere mit der (namenlosen!) "Stinderin” gemaf Lk.7,37 (wohl eine Prostituierte), und mit Maria, der
Schwester von Martha und Lazarus aus Bethanien. Zur "Stinderin": Herren durften sich damals am Gewand
oder den Haaren von Dienern die Hande trocknen. Nur Huren trugen das Haar offen - bei Ehefrauen wére
das ein zwingender Scheidungsgrund gewesen. Die reuige Sunderin im Haus des Pharisders Simon machte
Jesus durch ihre Bertihrung "unrein” - Jesus aber zeigte, dass sie flr ihn nicht unberiihrbar war, sondern ihm

Page 1



KirchenVolksBewegung Wir sind Kirche Maria Magdalena 20.02.2026

sogar lieber war, als der Gastgeber Simon.

Auch die Frau am Jakobsbrunnen war eine UnberUhrbare, eine Paria: Samariterin, unverheiratet, aber "liiert".
- Die beim Ehebruch ertappte Stinderin gibt Jesus Anlass, die Anklager tber ihre wahre menschliche Autoritat
zu befragen und ihre Schein-heiligkeit offenzulegen. 1945 fanden Fellachen in Nag Hammadi (Oberagypten)
eine Urne mit koptischen Papyri: 13 Codices, die 52 Traktate umfassen, um 450 n. Chr. vergraben. Es sind
Kopien griechischer Originale, verfasst in der 2. Hélfte des 1. Jahrhunderts (also fast zeitgleich mit den
Evangelien!). Mehrere der Texte werden Aposteln zugeschrieben, dabei zeigen sich auch Verbindungen zum
Gnostizismus. Frauen, inshesondere Maria Magdalena, Salome, Martha u.a., werden in diesen Texten viel
hoher geachtet, als in den kanonisierten Texten, besonders in den "Evangelien” von Petrus, Thomas,
Philippus und Jakobus; ebenso im "Evangelium der Maria" (Magdalena, das - unabhangig von Nag Hammadi
- im 2. Jahrhundert verfasst und 1896 in Kairo wiedergefunden wurde) oder dem "Dialog des Erlésers". Auch
im sonstigen gnostizistischen Schrifttum spielen Frauen und ganz besonders Maria Magdalena eine grof3e
Rolle.

Der Gnostizismus ist ein Sammelbegriff griechischer und orientalischer Vorstellungen mit der Grundidee,
dass der Geist gut, das Fleisch bdse sei. Das Bose in der Welt sei geschaffen durch einen Untergott, den
Demiurgen. In der Seele des Menschen sei aber der goéttliche Funke, das Pneuma, gefangen, das erlost
werden konne, wenn es das hochste Wesen erkenne und sich im Reich des Lichts mit ihm wiedervereinige.
Das Pneuma musse aber durch einen Lichtboten gefiihrt werden. Der Mensch miisse nach Wissen (Gnosis),
"Licht" streben. Der Gnostizismus spielte etwa bis zum Jahr 300 eine Uberragende Rolle. 1785 verkaufte ein
Antiquar Dr. A. Asken eine Schrift "Pistis Sophia" an das Britische Museum, London; so wurde der
Gnostizismus wiederentdeckt.

Die Pistis Sophia (= Glaube und Weisheit) umfasst 5 Biicher, die beiden ersten werden dominiert von Maria
Magdalena. Jesus habe sie als Erbin des Lichtes gepriesen, sie interpretiere seinen Geist des Lichtes. Jesus
habe ihr Vieles erzahlt, da ihr Herz mehr als das der Briider auf das Himmelreich gerichtet gewesen sei. Sie
habe Gnosis von ihm empfangen und diese an die Jinger weitergegeben. Diese (v.a. Petrus) seien Uber
diese Bevorzugung eifersiichtig und witend geworden. Auch in anderen gnostischen Schriften wird Maria
Magdalena als die Frau beschrieben, die die GroRe des Offenbarers geoffenbart habe und den Jiingern
Gnosis vermittelte. Niemals wird sie als ehemalige Hure beschrieben! Sie galt als "die" Heldin! Im Evangelium
der Maria wird beschrieben, wie sie die anderen Junger nach Jesu Himmelfahrt zusammengehalten und
ermutigt habe. Auch in einem koptischen Psalm wird sie als die Getreue und Menschenfischerin gepriesen,
die die 11 nach der Himmelfahrt zusammenhielt und zu Jesus zurlckfuhrte. Unter den Gnostikern galten
Manner und Frauen trotz mancher Vorbehalte auch noch wahrend der ersten Generationen als
gleichberechtigt. Im 4. Jahrhundert entstand der Kanon, alle nicht-kanonisierten Texte wurden durch die
Kirche unterdriickt (auch viele frauenfreundliche!).

Apostola apostolorum - Apostelin der Apostel

Nach der Genesis, entstanden ca. 1000 v. Chr., stammte Eva aus einer Rippe Adams und hatte die Rolle
seiner Gehilfin. Eva wurde durch die Schlange verfihrt und verfiihrte Adam. Nach dem 3. Buch Mose
(Levitikus, 12,2-5) wurden die Frauen durch die Periode unrein und durften in dieser Zeit das Heiligtum
(Bundeszelt, spater Tempel) nicht betreten, auRerdem bei Knaben 33 und bei Madchen 66 Tage nach einer
Entbindung. Jesus sprach nie von Siindenfall und Erbsinde. Paulus griff in 1Kor 15,22 ("...gleich, wie sie in
Adam alle sterben...") und Ro6m 5,12 ("durch einen einzigen Menschen kam die Siinde in die Welt...") den
Gedanken der Erbsiinde auf. Das sind die einzigen Bezilige des NT auf die Erbstinde! Augustinus definierte
dies weiter aus. Nach Tertullian habe Eva der Menschheit den Tod gebracht und das Opfer Jesu notwendig
gemacht.

Der Gegensatz zur Siinde sei die jungfrauliche Unschuld. Darum "musste" eine jungfrauliche Frau den
jungfraulichen Erloser gebéaren (auf dem ersten Laterankonzil 649 wurde die ewige Jungfraulichkeit Mariens
als Dogma erklart). (Anm.: Die Vorstellung von Jungfrauengeburten gab es auch schon vor Jesus in anderen
Religionen). Jungfraulichkeit galt als hohes Ideal. AuRerdem musste Maria makellos, frei von der Erbsiinde,
sein. Jesus verabscheute weder Eva, noch die Frauen generell. In der frihen Kirche fiihlten sich Frauen

Page 2



KirchenVolksBewegung Wir sind Kirche Maria Magdalena 20.02.2026

endlich nicht mehr unterdriickt, sondern geschatzt. Manche, wie z.B. Phobe, wurden eigenverantwortliche
Flhrerinnen, z.B. Diakoninnen. Phobe war fur Paulus Schwester, diakonos (ein mannliches Wort!) und
prostasis (Rom. 16,1). Pro-stasis, Vor-steherin, entsprach etwa einer Gouverneurin, Superintendentin,
Bischofin. Laut 1. Timotheusbrief durften Frauen nicht mehr lehren (1Tim 2,12), aber: Die beiden
Timotheusbriefe und der Titusbrief stammen wahrscheinlich nicht von Paulus selbst! In der
Apostelgeschichte, geschrieben im letzten Jahrzehnt des 1. Jahrhunderts, waren die Frauen bereits
zurlickgedrangt. Die Behauptung, dass Petrus der 1. Zeuge der Auferstehung gewesen sei, und
Eiferslichteleien "rechtfertigten" den Primat Petri und die apostolische Succession. Die Synode von Laodicea
(352) verbot Frauen, als Priesterinnen oder Kirchenvorsitzende zu fungieren (was sie offensichtlich bis dahin
getan hatten!). Hippolytus hatte 229 hingegen Maria Magdalena noch als "Apostola apostolorum" gefeiert! Ab
dem 4. Jahrhundert wurde die Kirche zunehmend zdélibatar, Frauen wurden mehr und mehr geachtet, Maria
Magdalena mit der Stinderin im Hause Simons identifiziert, und Gregor d. Gr. erklarte 591, dass Maria
Magdalena, Maria aus Bethanien (Schwester von Martha und Lazarus) und die Stnderin im Hause Simons,
des Phariséaers, ein und dieselbe Person gewesen seien. Aus der Zeugin des Todes Jesu und der aktiven
Verkinderin der Auferstehung und des neuen Lebens wurde endgultig die gerettete Hure.

Die Grandes Heures (grof3en Stunden) von Vézelay

In Vézelay, einem Ort in Burgund (nahe bei Nevers), wurde eine Abtei Ste.-Marie- Madeleine gegriindet.
1096 begann man mit dem Bau der groRten, heute noch erhaltenen romanischen Kirche Frankreichs. Im 11.
Jahrhundert war Vézelay bereits der bedeutendste Wallfahrtsort Frankreichs, basierend auf der Behauptung,
dass dort die Gebeine von Maria Magdalena ruhten. Sie seien aus der Provence dorthin gelangt. Zunéchst
war die Abtei Maria, Petrus und Paulus geweiht worden. Abt Odo von Cluny (gest. 942) hatte eine berlihmte
Predigt Gber Maria Magdalena gehalten, die Uber mehrere Jahrhunderte 1 x jahrlich rezitiert wurde. Er legte
viel Wert auf ihre Rolle als Apostola apostolorum. 1040 hatte Abt Geoffroi von Vézelay Papst Leo IX. (auch
unter Berufung auf 3 friihere papstliche Bullen) davon (iberzeugt, dass die sterblichen Uberreste von Maria
Magdalena in seiner Kirche seien, so dass die Kirche in Marie-Madeleine umbenannt wurde. Wunder wurden
erfunden. Nachfragen, wie denn die Gebeine nach Vézelay gekommen seien, wurden zunachst damit
abgetan, dass Gott Alles mdglich sei und dass Maria Magdalena die Authentizitat der Geschichte durch eine
Erscheinung selbst bestétigt habe. Die Gebeine lagen in einem Sarg in einer kleinen Krypta, der aber nie
gedffnet worden sei, um den Zorn des Himmels nicht zu provozieren. Spater entstanden 3 Erklarungen: Die
Gebeine seien, um sie vor dem Zugriff der Sarazenen zu schitzen, von einem gewissen Badilon aus der
Provence / aus Arles / aus Aix-en-Provence, wo sie als Eremitin gelebt habe, gestohlen und nach Vézelay
verbracht worden. Nach verschiedenen Berichten muss Maria Magdalena gegen Ende des 12. Jahrhunderts
mindestens 5 Korper und zahlreiche Arme gehabt haben.

Nach Pilgerberichten sei Lazarus allerdings seiner Schwester Maria Magd. nach Ephesus gefolgt und sei dort
40 Jahre lang Bischof gewesen. Nach Modestus, Patriarch von Jerusalem (gest. 634) hatten sich Maria und
Maria Magdalena Johannes angeschlossen und seien nach Ephesus gezogen. Dort sei Maria Magdalena
gemartert worden, ihr (angebliches?) Grab galt als eine der heiligen Statten von Ephesus. Ende des 9.
Jahrhunderts lieR Kaiser Leo VI. ihre (?) Uberreste und die des Lazarus in ein neues Kloster in
Konstantinopel Uberfihren (nach den byzantinischen Liturgieblchern am 4. Mai). Moglicherweise wurde ein
Teil nach der Plinderung Konstantinopels durch Bischof Conrad von Halberstadt (Niedersachsen) nach Rom
in die Kirche San Giovanni in Laterano verbracht. Der judische Historiker Josephus Flavus hatte im
1.Jahrhundert berichtet, dass Maria Magdalena als Eremitin gelebt habe. Im 12. Jahrhundert wurde in einer
Berner Schrift behauptet, sie habe sich in einer Hohle bei Marseille aufgehalten, sei aber in Aix-en-Provence
gestorben. Nach Marseille sei sie mit einem Schiff gekommen (andere Version: Monche héatten ihre Gebeine
per Schiff aus dem Heiligen Land nach Frankreich gebracht). Vézelay nahm einen ungeheueren Aufschwung,
es wurde nach Rom, Jerusalem und Santiago de Compostela der viertwichtigste Wallfahrtsort! Von dort nahm
z.B. auch der 2. Kreuzzug 1146 seinen Ausgang. Am 5. 10. 1265 wurde der Bronzesarg "Maria Magdalenas",
der unter dem Hochaltar lag, in Anwesenheit zweier papstlicher Legaten gedffnet. Man fand Gebeine und
lange, blonde, unverweste (!) Haare; gleichzeitig legte man eine (wie sich spater herausstellte, gefalschte)

Page 3



KirchenVolksBewegung Wir sind Kirche Maria Magdalena 20.02.2026

Urkunde Koénig Karls von 842 Uber die Echtheit der Reliquien vor. Reliquien und Urkunde wurden versiegelt
und an den Fundort zurlickgebracht. 1267 wurden die "Reliquien” im Beisein Konig Ludwigs IX. feierlich in
einen silbernen Sarg umgebettet. 1279 wurden die Gebeine aber in St.-Maximin / Provence noch einmal
"gefunden”: Badilon habe seinerzeit den falschen Sarg gestohlen! Die Bedeutung Vézelays ging daraufhin
rapide zurtick. Es entstand die "Legenda aurea": Nach der Steinigung des Stephanus sei Maria Magdalena
zusammen mit Martha, Lazarus, den "3 Marien", Joseph von Arimathda, Maximinus und Anderen von Heiden
in ein ruder- und steuerloses Schiff gesetzt worden, damit sie auf See ertranken. Das Schiff sei aber bei
Marseille gelandet. Lazarus sei der 1. Bischof von Marseille gewesen und habe dort den Martyrertod erlitten.
Maximinus sei Bischof von Aix geworden. Maria Magdalena habe durch ihre Furbitten bewirkt, dass das
kinderlose, heidnische Firstenpaar eine Tochter bekam. Das Firstenpaar wollte daraufhin nach Rom pilgern,
um Petrus kennen zu lernen. Unterwegs sei die Flrstin ertrunken. Der First sei weitergereist, nach 2 Jahren
zurlickgekehrt, wobei seine Frau wieder lebendig geworden sei, und Maria Magdalena, die in der
Zwischenzeit das Kind versorgt habe, hatte sich als Eremitin in eine HOhle bei Sainte-Baume zurtickgezogen,
wo sie 30 Jahre lang gelebt habe, nichts Irdisches gegessen habe, weil sie mehrmals taglich zum Essen von
Engeln in den Himmel erhoben worden sei, und sei schlieflich in einer Kapelle des Maximinus gestorben.
Das Firstenpaar habe den christlichen Glauben angenommen und Gallien bekehrt.

Beata peccatrix - glickselige Stnderin

Als reuige Stinderin wurde Maria Magdalena zur beliebtesten Heiligen des Mittelalters. Zwar hatte Maria, die
Mutter Jesu, die tddliche Tat Evas wieder gutgemacht. Aber, die gewdhnliche Frau war stindig, wurde mehr
und mehr verachtet. Die reuige Maria Magdalena wurde das ideale Vorbild fir normale Sterbliche. Porneia
(Unkeuschheit) war die Wurzel allen Ubels. So verlangte Gregor VII. 1073 die Ehelosigkeit aller Geistlichen.
Ehepaare durften 30 Tage nach der Heirat keine Kirche betreten. Dominikaner, aber auch Franziskaner und
Zisterzienser, verbreiteten den Magdalenen-kult. Albertus Magnus (gest. 1280), der Lehrer von Thomas von
Aquin, ibernahm von Aristoteles die Lehre, dass die Frau ein misslungener Mann und minderwertig sei
(Aristoteles Uber Tiere: Das Weibchen sei gleichsam ein verstimmeltes Mannchen, es kénne ja keinen
Samen produzieren; die Denkfahigkeit der Frau sei ohne Autoritét, wie die eines Kindes). Die Frau erlange
Alles durch Liige und Betrug , sie sei wie eine Giftschlange oder ein gehérnter Teufel. Sie sei das Werkzeug
der paradiesischen Schlange. Von Thomas wurden diese Ansichten sogar noch verschérft, so mangele es
Frauen an der Vernunft. In der Kirche waren Frauen von den Mannern getrennt. In Kunst und Literatur
wurden Luxuria und Listernheit stets mit Frauengestalten verbunden. Susanna im Bade wurde z. B.
umfunktioniert zu einer Verfuhrerin. Unzucht war ein weibliches Laster, da die Frau sinnlicher sei als der
Mann. In der Literatur wurde immer wieder behauptet, dass Johannes auf der Hochzeit von Kanaa Maria
Magdalena geheiratet habe. In den "Carmina burana" aus Benedikt-beuren (einem Passionsspiel) feiert Maria
Magdalena "in weltlicher Freude", erscheint aber pl6tzlich im Gewand der BuRRerin beim Pharisder Simon, um
Jesus mit ihren Tranen die FURe zu waschen, mit den Haaren zu trocknen und mit Salbdl einzureiben: Der
Wandel von der Venus, der Vanitas, zur Reuigen. Maria Magd. wurde aber auch fur die Mystikerinnen (wie
Hildegard von Bingen, Katharina v. Siena, Theresa v. Aquila, Birgitta v. Schweden u.a.) ein wichtiges Vorbild,
wenngleich deren Verhalten oft auch hysterisch-neurotische Ziige annahm (eine gewisse Dorothea konnte bis
zu 10 Stunden weinen, um M. Magdalenas Tranen nachzuahmen). Gefoérdert wurde dies noch durch die
Transsubstanziationslehre des 4. Laterankonzils, durch die man sich Jesus besonders nahe verbunden
fuhlen konnte.

Maria Magdalena galt aber auch als die "dulcis amica dei", die sti3e Freundin Gottes (Petrarca in Ste.-
Baume!), welche von Jesus am meisten geliebt wurde und ihn am meisten liebte. Und als Zeugin von Tod
und Auferstehung wurde sie verehrt als Apostola apostolorum.

Die Weinende

1599 verfing sich in Fabriano (Norditalien) ein Arbeiter in einer Papiermihle, rief Maria Magd. an und konnte
unversehrt geborgen werden. So wurde sie die Schutzheilige der Papiermacher. Sie wurde, sparlich
bekleidet, auf einem Altargemélde abgebildet. Uberhaupt wurden Heilige oft sparlich bekleidet oder gar nackt

Page 4



KirchenVolksBewegung Wir sind Kirche Maria Magdalena 20.02.2026

dargestellt, da sie die weltlichen Eitelkeiten abgelegt hatten und Nacktheit als Zeichen der Unschuld, der
nattrlichen Reinheit galt. Vermutlich versteckte sich dahinter nicht zu selten auch eine schmutzige
Gesinnung. Als Adam und Eva ihre Unschuld verloren, bedeckten sie ihre Genitalien. Kinder wurden gern
nackt dargestellt, ebenso Maria M. (als Ausdruck ihrer "wiedererlangten" Unschuld), allerdings meist bedeckt
mit ihren Haaren. Stinde wurde oft dargestellt durch korperliche Abnormitat; Johannes Chrysostomos z.B. auf
allen Vieren kriechend, weil er eine Frau verfihrt hatte und dafir viele Jahre in der Wiste gebiR3t hatte, bevor
er Patriarch von Konstantinopel wurde, und Maria Magd. mit Fell Giberzogen (z.B. Riemenschneider 1492!).
Im 16. Jahrhundert wird die Frau Symbol der platonischen Liebe, die hinflhrt zur Liebe zu Gott (z.B. in der
Poesie des Petrarca oder der Philosophie des M. Ficino). Maria und Maria Magd. wurden als schéne Frauen
dargestellt, Maria Magd. wird oft "Venus der goéttlichen Liebe" oder "amante donna" (liebende Herrin)
genannt, die Grenzen zwischen Caritas und Eros nahern sich an. Berihmtestes Beispiel ist Tizians erstes
Bild der Maria Magd. mit den gerdteten Augen, vom Publikum enthusiastisch aufgenommen.

Die weinende, reuige Sunderin war trefflich geeignet gegen die neue Lehre Luthers, der die Notwendigkeit
des Bul3sakramentes und die Rolle der Verdienstlichkeit leugnete (die Taufe sei das wahre Bul3sakrament,
das die Erbstuinde aufhebe). Bilder standen bei Luther im Ruch des Gotzendienstes. Fur Zwingli war der Kult
um Maria Magd. ein Blendwerk der Firsprache. Er lehnte sowohl die Verwechslung von Siinderin mit Maria
von Bethanien, als auch die ganze Legende von Sudfrankreich ab. Er wurde unterstiitzt von dem Franzosen
Jaques Leféevre, der unter Berufung auf die Evangelien, Origenes, Johannes Chrysostomos, Ambrosius und
Hieronymus forderte, "Stinderin", Maria von Bethanien und Maria Magd. strikt auseinander zu halten.
Naturlich wurden sie dafiir von der katholischen Kirche scharf angegriffen; Lefévre und seine Schiler
mussten widerrufen. Rom konnte seine Irrtimer Uber sein Leitideal nicht zugeben, die Folgen wéren
unabsehbar gewesen. Nicht nur die Protestanten, auch Humanisten (wie z.B. Michelangelo) forderten
Reformen der Kirche: Die Priester sollten charakterfest und besser gebildet sein, die Praxis der
Glaubensausiibung erneuert werden u s w .. 1542 hétte die katholische Kirche in Regensburg beinahe der
lutherischen Rechtfertigungslehre zugestimmt; die protestantische Seite aber weigerte sich, die katholische
Transsubstanziationslehre anzunehmen (fir Luther war das Abendmabhl eine reine Gedéachtnisfeier - "tut dies
zu meinem Gedachtnis"). 1562 kam es durch das Trienter Konzil zum endgultigen Bruch, v.a. wegen der
Sakramentenlehre und des Wertes religiéser Kunst (Rom: Bilder forderten die Frommigkeit, dirften aber nicht
angebetet werden). Nach der Neubesinnung der katholischen Kirche sollte zwar nichts mehr gemalt oder
geschrieben werden, was nicht der HI. Schrift entsprach (wie z.B. die Legenda aurea!), aber, Ignatius v.
Loyola (1491 - 1556) wollte z.B., dass man durch die Kunst Jesu Leiden sehen, fihlen und héren kdnne. Die
Reuetranen, der Moment der Bekehrung und das gesamte Leben von Maria Magd. wurde noch mehr zu
einem Hauptthema von darstellender Kunst und Literatur. Auf Bildern wirft Maria Magd. haufig ihren Schmuck
weg. Verzickung (Ek-stase) einschlie3lich angeblicher Elevationen (korperlicher Erhebungen) galt als
hdchste religiose Erfahrung, als geistige Vereinigung mit Gott (Theresa v. Avila!). Im 17. Jahrhundert riickte
mehr die Meditation Gber den Tod in den Vordergrund. Venedig wurde der bedeutendste Hafen des
Mittelmeers. Entsprechend entwickelte sich das Dirnen- und Bordellwesen. 1360 sah die Regierung sich
gezwungen, am Rialto ein erstes 6ffentliches Bordell einzurichten. Nach dem Einmarsch Koénig Karls VIII. von
Frankreich (1470 - 98) zog auch die "Franzosenkrankheit", die Syphilis, in Italien ein. So wurde in Venedig ein
Krankenhaus errichtet, die Dirnen auf einer Insel kaserniert. Die "ausgedienten" Dirnen verelendeten rasch.
Manche fanden Zuflucht in Klgstern, "Magdalenenstifte” fir "reumutige" Dirnen (Schutzpatronin war Maria
Magd.) und viele karitative Einrichtungen wurden geschaffen, der Magdalenenkult durchdrang das ganze
tagliche Leben Venedigs. Als Schutzpatronin erschien sie sogar auf der Fahne der Stadt (neben dem
Markusléwen, Johannes Bapt. und Ev. und Hieronymus). Im 16. Jahrhundert wurde Maria Magdalena
Synonym fir Dirnen. In Frankreich berief man sich indes darauf, dass Maria Magd. in der Hohle vn Ste.-
Baume gelebt habe. 1641 bestritt allerdings Jean de Lannoy, Gelehrter an der Sorbonne, die angebliche
Landung der Heiligen bei Marseille und erntete dafiir harsche Reaktionen. Die Reliquien "Maria Magdalenas"
ruhten seit dem 13. Jahrhundert unter der Schirmherrschaft der franzésischen Konige in der Kirche von St.-
Maximin, wo sie 1660 noch einmal in eine Urne aus Porphyr umgebettet wurden.

Page 5



KirchenVolksBewegung Wir sind Kirche Maria Magdalena 20.02.2026

"Magdalenen”

Im 18. Jahrhundert bestimmte der Adel die bildende Kunst. Sehr oft wurden"Magdalenen". leichte Damen des
Hofes in der Pose der Reumitigen dargestellt. Magdalena wurde sékularisiert. Man lief3 sich malen a la
Madeleine. Bei den Fursten waren auch sonst weibliche Akte sehr beliebt. Das berihmteste Bild war wohl
das auf Kupfer gemalte Bild der Magdalena von Correggio in Dresden, das 1945 "verscholl". Ein 2. Bild in
Dresden ("Dresdener Magdalena") war wohl ebenfalls von Correggio. Ahnlich, wie in Venedig, entstanden
auch in England "Magdalenenhauser" fur gefallene Frauen. Die Prostitution nahm gerade in England
Uberhand. In London gab es zeitweilig bis zu 4000 Bordelle. Ca. 1/7 der Damen war unter 15 Jahre alt. Die
normalen Arbeitslohne flr Frauen waren so niedrig, dass sie davon kaum leben konnten. Manner wurden
nicht verurteilt; meistens heirateten sie erst nach 26 Jahren und brauchten bis dahin "Ventile". Voraussetzung
fur die Aufnahme in ein Magdalenenhaus war glaubwirdige Reue. Maria Magdalena war einmal mehr mit der
Sunderin verknlpft. Prostitution wurde sogar als "magdalenism" umschrieben. Die Situation l8ste in England
viele ernsthafte Diskurse Uber Sexualitat aus. W.R. Greg verdffentlichte 1850 einen Artikel dariiber, dass die
meisten Dirnen durch ihre Armut zur Prostitution gedrangt worden waren.

Fur victorianische Puritaner aber gab es nur Heilige oder Huren, und letztere waren flr sie
existenzbedrohend. Das Heim war ein Tempel oder Hafen. Die Frau hatte ihren Platz im Vesta-Tempel, hatte
ehrbar und klug zu sein und ihre Klugheit in den Dienst des Mannes zu stellen. Viele Frauen wurden fur
Prostituierte caritativ tatig, dabei galt Almosen als nicht ausreichend, vielmehr wollte man als Freundin die
Gestrauchelten zu Tugend und Selbstachtung zurlckfiihren (Manner schienen dazu nicht unbedingt
geeignet). Diakoninnen, wie Phobe oder Priscilla, die (Rom. 16) "das Reich Jesu Christi errichteten”, galten
als Vorbild. So wurde Religion ein Ventil gegen den Patriarcha-lismus. John James betonte, dass die friihe
Kirche hinsichtlich des Respekts gegen Frauen "unserer" Zeit weit voraus gewesen sei. In Frankreich forderte
Ludwig XVIII. um 1820 erneut die Verehrung von Madeleine, u.a. durch die Renovierung der Hohle von Ste.-
Baume. Ein Vrain-D. Lucas falschte 27320 Briefe, u.a. "von Aposteln" und "Maria Magdalena an Lazarus",
"Maria Magdalena an den Konig von Burgund” (in welchem sie sich als Schwester von Lazarus und Martha
bezeichnete und sogar einen Brief Jesu an sich selbst ankiindigte), geschrieben auf Papier und in
franzosischer Sprache, woftr er 1871 im Gefangnis landete.

1836 bestritt David F. Strauss in Tubingen in seinem Werk "Das Leben Jesu - kritisch betrachtet" die
Gottlichkeit Jesu, seine Wunder und die Auferstehung. Er wurde prompt von der Universitat entlassen.
Ahnlich erging es Ernest Renan in Frankreich mit seiner These, Maria Magdalena habe die Auferstehung
erfunden und so mit Jesus zusammen das Christentum begrtindet. Jesus sei lediglich ein "unvergleichlicher
Wanderprediger". Aber: Unter dem Druck &hnlich Gesinnter besann sich die katholische Kirche auf ein neues
Leitbild: Maria, die Mutter Jesu. So verkiindete Papst Pius IX. 1854 das Dogma von der unbefleckten
Empfangnis. 1858 erschien Maria in Lourdes dem Madchen Bernadette Soubirous als "unbefleckt
Empfangene". Erbitterter Gegner des neuen Marienkults wurde John A. James; die Inkarnation Jesu habe
auch die Wirde des weiblichen Geschlechts erhoht. Der Ausdruck "Mutter Gottes" sei gotteslasterlich und
go6tzendienerisch. Er empfahl den viktorianischen Frauen stattdessen inshesondere Maria Magdalena als
Vorbild, und Clara Balfour empfahl ihnen insbesondere Hanna, Tabetha, Lydia, Priscilla, Phébe, Maria und
Maria Magdalena und verteidigte gleichzeitig die Reinheit von Maria Magdalena, da ihr Name immer mit der
BiRerin vermischt werde. Trotzdem nahm die Zahl der Magdalenenhauser zu, und das alte Klischée der
reuigen Sunderin war nicht auszurotten. Emile Zola schrieb 1868 einen Roman "Madeleine Férat", in
welchem Madeleine eine Gefallene ist. Er demonstrierte darin Heuchelei und Doppelmoral. Und auch Werken
wie "Woyzeck" (Buchner), "Anna Karenina" und "Auferstehung”(Tolstoj), "Schuld und Stuhne" (Dostojewski)
liegt der Mythos von der reuigen Siinderin zugrunde. Die "Entdeckung" des Orients im 19. Jahrhundert regte
auch erotische Phantasien an (Kleopatra, Isis, Salome). Maria Magd. wurde orientalisiert. Sie ist 6fters mit
Juwelen behangen, ihr Gewand durchsichtig. Massenet schuf 1873 eine Oper Marie-Magdeleine. Ende des
19. Jahrhunderts gab es v.a. in Frankreich in Literatur und darstellender Kunst gehauft Anspielungen darauf,
dass Maria Magd. die Geliebte Jesu gewesen sei (u.a. Zola, Béraud, F. Rops (Radierung 1885: Maria
Magdalena masturbierend unter dem Kreuz, an welches ein grof3er Penis angenagelt ist!), Rodin - aber auch
Ch. Kingslay in England, Corinth in KoIn). Letztlich bahnte Maria Magd. im 20. Jahr-hundert der Emanzipation

Page 6



KirchenVolksBewegung Wir sind Kirche Maria Magdalena 20.02.2026

den Weg und wurde wieder gesehen als die starke, mutige Frau unter dem Kreuz, v.a. bei den nicht-
katholischen Christen.

Vielgeschmahte Magdalena

Maria Magd. wurde in fast 2000 Jahren unendlich oft falsch dargestellt und musste sich auch in unserer Zeit
durch absurde Phantasien noch einmal zahlreiche Verunglimp-fungen gefallen lassen. So gab es 1988 / 90
grof3e Emporung tber den Film "Die letzte Versuchung Christi" nach einem Buch von Kazantzakis, in
welchem Jesus in einer Traumszene mit einer nackten Maria Magd., der Dorfhure, schlaft. Dr. Barbara
Thiering behauptete gar 1992 ("Jesus the man"), dass Maria Magd. mit Jesus verheiratet gewesen sei, 3
Kinder mit ihm gehabt habe, ihn nach der Kreuzigung verlassen habe und Jesus, der 30 Jahre weitergelebt
habe, eine andere Frau geheiratet habe. Insgesamt gibt es aber immer starkere Bemihungen, ihrer
historischen Personlichkeit gerecht zu werden. Peter Ketter, Theologe in Trier, betonte 1935, dass Maria
Magdalena Maria Magdalena sei und weder die Stinderin, noch die Schwester Marthas. Er folgte damit dem
Benediktiner A. Calmat und J. Levévre d' Etaples (16. Jahrhundert). 1969 wurde Maria Magd. anlasslich einer
Kalenderreform durch Rom von der Unterstellung der Stindhaftigkeit freigesprochen, und 1978 wurden im
rémischen Brevier die Attribute "poenitens” (bl3ende) und "magna peccatrix" (grof3e Stinderin) gestrichen. Im
Roman "Mirjam" stellte Luise Rinser 1983 Maria Magdalena als Jungfrau dar. Sie sei sehr kritisch, begegne
schliel3lich Jesus, dem sie viele Fragen stelle, die dieser geduldig beantworte, und tréste nach der
Kreuzigung die Junger. Sie gilt heute als die wichtigste Jingerin Jesu und erste Zeugin der Auferstehung, so
ist die Apostelin der Apostel zu einem Prifstein fiir die patriarchalischen Strukturen der Kirche geworden
(volle Gleichberechtigung auch im Amt bis zur Ordination !). Sie verkorpert Starke, Mut, Standhaftigkeit und
Unabhéngigkeit. Die Kirche aber stellte Maria, die Mutter Jesu, in den Vordergrund, die passive Dulderin.
Papst Johannes Paul Il. wertete die Rolle der Frau in dem Schreiben "Mulieris Dignitatem" zwar stark auf (die
Frau sei "in der Mitte des Heilsereignisses"), schloss sein Schreiben aber damit, dass Jesus vdéllig frei nur
Méanner zu Aposteln berufen habe (die 12 - ohne Paulus!- beim letzten Abendmahl (Anm.: Ist denn das das
Kriterium fur den Apostelbegriff?)) und nur zu ihnen gesagt habe: "Tut dies zu meinem Gedachtnis". Die
Tradition des Patriarchats geht aber, wie eingangs erwahnt, mindestens auf das 3. Buch Moses zuriick. In der
Friihkirche hatten Frauen aber kirchliche Amter inne (z.B. Phébe). Atto, Bischof von Vercelli im 10.
Jahrhundert, war beglickt darliber, dass Frauen in der frihen Kirche zum Dienst Gottes zugelassen waren.
Die Ordinationsverbote der Konzilien / Synoden von Nizda (325), Laodicea (352), Nimes (394) und Orange
(441) zeigen, dass Priesterinnen keine Einzelfalle waren. 1986 wurde in Deutschland die Gruppe "Maria
Magdalena" gegriindet, die die volle Gleichstellung der Frau anstrebt. Ist die historische Maria Magdalena,
die standhafte Augenzeugin unter dem Kreuz und erste Botschafterin des neuen Lebens, nicht ein viel
wertvolleres Symbol als die mythische?

Hans Forg
Zuletzt gedndert am 17.07.2009

Page 7



