KirchenVolksBewegung Wir sind Kirche Hans Kiing. Wer die Papstin furchtet 02.02.2026

23.10.2009 - Suddeutsche Zeitung

Hans King. Wer die Papstin flrchtet

Wer den Mozart-Film Amadeus mit der Vergiftung Mozarts fur bare Miinze nahm, wird sicher auch Sénke
Wortmanns neuen Film Die P&pstin historisch ernst nehmen. Und wer den Roman Da Vinci Code flr
historisch hielt, wird sicher auch den Roman von Donna Woolfolk Cross, der dem neuen Film zugrunde liegt,
als geschichtliche Tatsache ansehen. Doch ernsthafte Menschen werden sich fragen: Steckt hinter der
Gestalt der Papstin Johanna eine wahre Geschichte?

Nun war ja tatsachlich durch die Jahrhunderte die Geschichte von einer Johanna, Frau Jutte, erzéhlt worden,
die als Mann verkleidet in Athen studiert habe und ihrer grol3en Gelehrsamheit wegen 855 zum Papst gewahlt
worden sei; aber wahrend einer Prozession sei sie niedergekommen und gestorben. Bis ins 15. Jahrhundert
wurde die Papstin allgemein als historisches Faktum genommen, doch seit der Reformation wird um ihre
Historizitat heftig gestritten.

Was auch manche Rezensenten dieses Films nicht wissen: Die beste Kennerin der Problematik ist die
Theologin und Historikerin Elisabeth Gossmann (Tokio), die in Deutschland mehrmals auf Berufungslisten fiir
einen Lehrstuhl stand, aber stets aufgrund des Widerstandes der Amtskirche abgelehnt wurde. Sie hat die
Diskussion um die Papstin Johanna, die jahrhundertelang gefiihrt wurde und mehrere tausend Seiten in
Latein und verschiedenen Volkssprachen umfasst, mit grof3er Akribie aufgearbeitet.

Danach steht historisch fest: Es handelt sich um eine Legende, die vermutlich auf eine antike Priesterstatue
mit Knaben in Rom zuriickgeht. Sie wurde aufgrund einer in der Néhe gefundenen Inschrift als Papstin mit
Kind gedeutet. Erste Hinweise auf diese Legende gibt es tatsachlich erst seit dem 12./13. Jahrhundert. Vor
allem von Dominikanern und Franziskanern, aber auch sakularen Schriftstellern wie Boccaccio und Petrarca
wurde sie verbreitet. Doch so verschieden ihre Interpretationen auch sind, allesamt stimmen sie tUberein in
der negativen Wertung: Eine Papstin ist beziehungsweise wéare schrecklich! Der Skandal lag im Frausein!

Man darf ja nicht vergessen, dass es lange Zeit eine kirchliche Gesetzgebung gab, die nicht nur die
Priesterweihe fir Frauen verbot, sondern es sogar als fluchwiirdig verdammte, dass Abtissinnen inre Nonnen
segnen und ihre Beichte horen, ja sich vermessen, das Evangelium zu lesen und 6ffentlich zu predigen. Nicht
einmal die heiligen Gefal3e sollten sie beriihren oder den Altar mit Weihrauch versehen. Ja, nach dieser
Auffassung ist das gesamte weibliche Geschlecht zum ordinierten Amt unféahig. Und noch am Ende des 20.
Jahrhunderts hat der Vatikan weibliche Ministranten verboten, scheiterte aber am Widerstand der
katholischen Bevdlkerung und ihrer Seelsorger.

Vor diesem Hintergrund kann man verstehen, dass eine Frau auf dem Papstthron geradezu als ,Missgeburt”
oder ,Monstrum” gesehen und mit allen méglichen Schimpfworten bedacht, ja, durch all die Jahrhunderte in
allen Parteien, ob Dominikaner oder Franziskaner, ob Sakulare oder auch Lutheraner, als Schandung der
Kirche angesehen wird. Diese frauenfeindliche Begriindungs- und Legitimationspraxis der Tradition musste
nach Elisabeth Géssmann, die noch Joseph Ratzinger als Professor hatte, kritisch aufgearbeitet werden,
wenn man die umstrittenen Fragen des Zdlibats und der Frauenordination endlich positiv beantworten wollte.

Aber es ist ja schon langst klar: Gegen einen Presbyterat der Frau gibt es keine ernsthaften theologischen
Grinde. Die exklusiv mannliche Konstitution des Kollegiums der zwolf Apostel muss aus der damaligen
soziokulturellen Situation heraus verstanden werden. Die in der Tradition vorfindbaren Griinde fur den
Ausschluss der Frau (durch das Weib kam die Siinde in die Welt; die Frau wurde als Zweite erschaffen; die
Frau ist nicht nach dem Bilde Gottes erschaffen; die Frau ist kein volles Mitglied der Kirche;

Page 1



KirchenVolksBewegung Wir sind Kirche Hans Kiing. Wer die Papstin furchtet 02.02.2026

Menstruationstabu) kénnen sich nicht auf Jesus berufen und zeugen von einer grundsatzlichen theologischen
Diffamierung der Frau. Angesichts leitender Funktionen von Frauen in der Urkirche (Phobe, Priska) und
angesichts der heute vollig veranderten Stellung der Frau in Wirtschaft, Wissenschaft, Kultur, Staat und
Gesellschaft sollte die Zulassung der Frau zum Presbyterat nicht langer hinausgezogert werden.

Es stellen sich drei Fragenkomplexe:

1. Mit welchem Recht verweigern die orthodoxe und die rémisch-katholische Kirche den Frauen die volle
Gleichbehandlung bis hin zum kirchlichen Amt? Missten traditionelle kirchenrechtliche
Legitimationsstrukturen Uber das urspriingliche Ethos Jesu und der frihen Gemeinde nicht in Frage gestellt
werden? Waren Jesus und die frihe Kirche in der Wertung der Frau ihrer Zeit nicht voraus, sodass Kirchen,
welche am Ordinationsverbot fur Frauen festhalten, weit hinter dem Evangelium und der Praxis anderer
Kirchen zurlickbleiben?

2.Die methodistische Kirchengemeinschaft hat als allererste Kirchengemeinschaft 1980 erstmals eine Frau
ins Bischofsamt gewahlt, die anglikanische Kirchengemeinschaft der USA folgte 1989 und die evangelisch-
lutherische Kirche in Deutschland 1992. Mit welchem Recht drohen Vertreter der katholischen und der
orthodoxen Kirche ernste Probleme und Schwierigkeiten fiir den 6kumenischen ,Dialog” an? Darf der
Okumenische ,Dialog” zwischen den Kirchen auf Kosten der Gleichstellung der Frau gehen? Mussten nicht
gerade umgekehrt Kirchen, die das Bischofs- und Priesteramt flir Frauen ablehnen, ihre eigene Praxis
selbstkritisch am Evangelium und der frihen kirchlichen Tradition Uberprifen?

3. Waére es nicht an der Zeit, dass orthodoxe und katholische Kirche zugeben, dass die evangelische,
anglikanische und altkatholische Kirche in der Frage Amt und Frau naher am Evangelium sind als sie selber?
Ist es nicht an der Zeit, im Geiste des Evangeliums die Praxis der Diskreditierung, Diffamierung und
Diskriminierung von Frauen zu beenden und ihnen auch in der Kirche die ihnen zukommende Wirde sowie
juristische und soziale Stellung zu gewabhrleisten?

Oder soll es so bleiben, wie man es auf einer Podiumsdiskussion in der Tlbinger St.-Johannes-Pfarrei hdren
konnte: ,Die katholische Kirche ist eine von Frauen getragene und von Mannern in Frauenkleidern geleitete

Institution”?

Zuletzt gedndert am 26.10.2009

Page 2



