KirchenVolksBewegung Wir sind "Offenheit, Gastfreundschaft, Veranderung - Chance fur die
Kirche Kirche" 29.01.2026

9.11.2008 - Dr. Peter Frey beim Bonifatiuswerk

"Offenheit, Gastfreundschaft, Veranderung - Chance fir die
Kirche"

Festansprache von Dr. Peter Frey zur Er6ffnung der Diaspora-Aktion 2008 des Bonifatiuswerks am 9.
November 2008 in Berlin

Sehr geehrter Herr Kardinal,lieber Herr Préasident Meyer,verehrter Herr Vizeprasident, Herr
Generalsekretar,meine Damen und Herren,liebe Schwestern und Bruder,haben Sie vielen Dank fir die
Einladung, heute die Festansprache zur Erdffnung der Diaspora-Aktion 2008 des Bonifatiuswerks hier in
Berlin zu halten. Sie haben sich dafiir einen Journalisten ausgesucht und keinen Prediger. Fur mich war es
eine Herausforderung, meine eigenen Erfahrungen in der sogenannten Diaspora zu reflektieren - also in einer
Welt, in der die Katholiken oder die Christen in der Minderheit sind. Mir und meiner Familie ist die Kirche in
Berlin offener begegnet als manch alteingesessene Gemeinde in urkatholischen Stadten, die so verkrustet
war, dass Fremde nur schwer Einlass fanden.

Auch wegen dieser Erfahrung habe ich auch drei Stichworte gewabhlt, die das Bild von Kirche umreif3en, wie
ich sie mir vorstelle. Ich will sprechen Uber eine Kirche der Offenheit, der Gastfreundschaft und der
Bereitschaft zur Veranderung. Es ist eine Kirche, die sich nicht ausschlie3t, sondern einladt. Die die Welt
mitgestalten will und sich nicht in ihren spirituellen Elfenbeinturm zurtickzieht. Die den Menschen, nicht zuletzt
den Verfolgten und Bedréngten dient. Auch denen, die anderen Glaubens sind, und nicht die Augen vor dem
verschliel3t, was auRerhalb des eigenen Kirchhofs passiert. Die den Kontakt und die Auseinandersetzung mit
anderen Christen und anderen Glaubigen sucht. Und die auch dadurch Anstol3 fir Menschen wird, die aus
welchen Griinden auch immer den Kontakt zur Kirche nie gefunden, verloren oder abgebrochen haben. Dafiir
ist Berlin ganz und gar kein feindlicher Boden, sondern als Stadt der Neugier und des Neuen ein ideales
Pflaster.

Ubrigens ist die Kirche, von der ich sprechen will, keine Utopie. Es gibt sie, an vielen Stellen, schon heute. Ich
erlebe sie, zusammen mit meiner Familie, mitten in Berlin, ausgerechnet in der Stadt, die doch den Ruf hat,
nicht religids zu sein. Und die aktuelle Bemerkung will ich mir doch an der Stelle erlauben: Bischéfe aus dem
Suden des Landes sollten dariiber nicht urteilen, vor allem wenn sie sich nicht in der Lage sehen, sich den
Gemeinden in der eigenen Ditzese zu stellen, in denen Kinder von einem Geistlichen sexuell belastigt
wurden. Jeder kehre vor seiner eigenen Haustur. Fur mich ist Berlin jedenfalls eine Stadt von
bemerkenswerter, auch religiéser Intensitat, wie man zuletzt tGibrigens in einem ergreifenden Gottesdienst am
Reformationstag gleich in der Nachbarschaft im Berliner Dom erleben durfte. Dabei bot der Prases der EKD
seinem Publikum eine echte Ermutigung mit seiner Meditation tGiber das Lied "Vertraut den neuen Wegen",
das anregt: "Vertraut den neuen Wegen, auf die der Herr uns weist, weil Leben heil3t sich regen, weil Leben
wandern heil3t". Also, ein Lied, das uns auffordert, in die Zukunft zu sehen, zu gestalten und nicht zu
verurteilen oder zu jammern.

Uber ein anderes Lied will ich gleich sprechen, zunachst aber doch noch konkretisieren, wie ansteckend
religioses Leben auch mitten in dieser Stadt sein kann. Den Patres der St.-Ludwig-Gemeinde in Berlin-
Wilmersdorf (und Sie, Herr Kardinal, haben St. Ludwig ja gerade mit den Erstkommunion-Kindern der Stadt
besucht), den Franziskanern und ihrer Gemeinde gelingt es jedenfalls, ein Spannungsfeld in dieser Stadt zu
schaffen, Menschen anzuziehen und einzubinden, die man nicht zwangslaufig sonntags in einer Katholischen
Gemeinde erwarten wirde, bunt und vielfaltig wie das Leben - und offensichtlich fromm. Das imponiert mir.
Und vielleicht sollte der Bischof aus dem Siden sich diese Gemeinde in der Grol3stadt einmal anschauen,
bevor er weiter seine Urteile Uber die Hauptstadt fallt.

Page 1



KirchenVolksBewegung Wir sind "Offenheit, Gastfreundschaft, Veranderung - Chance fur die
Kirche Kirche" 29.01.2026

Dort, und es ist gewiss nicht nur dort, finden viele ihren Platz und Heimat. Nicht durch liturgische
Kinkerlitzchen oder modische Traditionsbriiche. Im Gegenteil: es wird viel Wert auf eine, wenn ich das so
sagen darf, gepflegte Liturgie gelegt, auf ein geschliffenes Wort, auf wirkliche Ansprache, mal mehr im Sinn
theologischer Textauslegung, mal im Sinn pastoraler Begleitung, und tbrigens auch auf die musikalische
Gestaltung. Es gibt einen Dritte-Welt-Laden und eine Suppenkiche. Einen Kindergarten, Jugendarbeit und
Ausflige fur Senioren. Die Kirche lebt. Nicht fur sich. Und das zieht an.

Sie haben der diesjahrigen Aktion des Bonifatiuswerks die Uberschrift "Werdet nicht miide, von IHM zu
sprechen"” gegeben - und eine Liedzeile zitiert, an die wir uns alle erinnern. Die Zeile stellt ja auch Fragen:
Sind wir nicht schon miide? Sprechen wir tberhaupt vom IHM und héren wir, wenn von IHM gesprochen
wird? In dem schonen Lied "Singt dem Herrn alle Volker und Rassen” werden wir ja auch aufgefordert, neue
Worte zu suchen, das Wort zu verkiinden. Und, darlber hinaus, von seiner "verborgenen Gegenwart in allem,
was lebt und geschieht” zu singen, zu sprechen und sie zu suchen.

Auch deshalb erlaube ich mir einen Ausflug in die aktuelle Pop-Kultur. Ich will niemanden fir Glaubensdinge
vereinnahmen und deshalb mit dem folgenden Zitat vorsichtig sein. Aber ich hoffe, dass auch in dieser Runde
schon jemand von dem deutschen Rocksanger Herbert Gronemeyer gehért hat. Ich bin ein Fan von ihm und
damit wahrlich nicht allein. In den letzten Jahren habe ich ihn ein paar Mal im Konzert erlebt, zuletzt dieses
Jahr in Berlin auf der Waldbtihne und bei der Er6ffnung der O2-Arena. Von diesen Konzerten ist mir eine
Melodie im Ohr hdngengeblieben, zusammen mit ein paar Wortfetzen, die mir nicht mehr aus dem Kopf
gegangen sind. Und ich bemerkte, wie sie mich beschéftigen, wie sie mir immer wieder einfielen, Ubrigens
gerade dann, wenn es einmal schwierig wurde - oder ich vor einer Aufgabe stand, von der ich nicht wusste,
ob ich sie bewaltigen kann.

Singen kann ich nicht. Aber erlauben Sie mir ein paar Zeilen aus dem Song "Land unter” zu zitieren: "der
himmel heult / die see geht hoch / wellen wehren dich / stiirzen mich von tal zu tal / die gewalten gegen mich /
bist so ozeanweit entfernt / regen peitscht von vorn / und ist's auch sinnlos / soll's nicht sein / ich geb dich nie
verloren / / geleite mich heim / raue endlosigkeit / bist zu lange fort / mach die feuer an / damit ich dich finden
kann / steig zu mir an bord / Gbernimm die wacht / bring mich durch die nacht / rette mich im sturm / fass mich
ganz fest an / dass ich mich halten kann / bring mich zum ende / lass mich nicht mehr los. (1)

Ich weil3 nicht, ob Gronemeyer religios ist und ob er ein religiéses Lied schreiben wollte. Aber was ich weil3
ist, dass hier jemand von Sehnsucht singt, von der Suche nach Sicherheit und Geborgenheit, von der
Hoffnung, bis am Ende nicht mehr losgelassen zu werden. Er benutzt uralte, biblische und menschliche
Metaphern: den Sturm, das Schiff - den endlos-grauen Horizont. Je genauer ich hinhére, vielleicht auch mit
dem Herzen, desto mehr konnte ich diesen Song, den bei Grénemeyers Konzerten Zehntausende mitsingen,
Wort fur Wort, Zeile fur Zeile, als Gebet, als Psalm aus unseren Tagen verstehen. Ein Schrei, der mir sagt: Es
gibt eine Sehnsucht nach Glauben, nach Sicherheit, nach Vergewisserung - und Popsénger scheinen diese
Sehnsucht heute besser ausdrucken zu kdnnen, in Worten und Musik, als die Kirche. Jedenfalls habe ich
soviel Inbrunst wie bei "Land unter" im Grénemeyer-Konzert in der Kirche lange nicht erlebt.

Warum kann die Kirche auf diese Sehnsucht nach Glauben nur so unzulanglich antworten? Das ist wirklich
eine schwierige Frage. Vielleicht die entscheidende. Wir sollten uns nicht vormachen, wir lebten in einer
unglaubigen Welt, die von diesseitigen Menschen erflillt ist, die kein Interesse an den letzten Fragen hétte.
Nein, das ist definitiv nicht so. Was nicht zuletzt der Zulauf zu allen méglichen Sekten oder anderen
Religionen zeigt - und auch der Erfolg von Ersatzreligionen, zu denen ich, wenn ich schon von Grénemeyer
spreche, auch die Welt der Popmusik mit ihren bombastischen Inszenierungen zahlen will. Es geht also bei
der Kirche, die wir suchen missen, nicht nur um die Kirche, die mit der Welt kommuniziert und sie
mitgestaltet. So wichtig das ist und ich komme darauf noch zurtick. Es geht zunachst einmal um das
wesentliche Bedirfnis des Menschen, sich zu binden und zu verorten, in existenziellen Situationen nicht

Page 2



KirchenVolksBewegung Wir sind "Offenheit, Gastfreundschaft, Veranderung - Chance fur die
Kirche Kirche" 29.01.2026

alleine zu sein, wenn Leben zusammengefiihrt wird oder sich trennt, wenn es um Partnerschaft, Kinder,
Trennung und Tod, dieses jedem von uns doch vertraute Geflihl des "Bring mich durch die Nacht" geht.

Ich denke, wir sind zu wenig praktischer Rettungsanker in schwierigen Situationen. Wir sind zu sehr mit uns
selbst beschaftigt, mit unseren Ablaufen, unseren Ritualen, unseren Vorstellungen, wie das Leben sein soll,
unserer Sprache. Wir verandern uns zu wenig. Wir geben zu wenig Antwort auf das Leben. Ist es nicht so,
dass manche Gemeinde zu sehr um sich selbst dreht, was auf Neuankémmlinge nicht einladend wirkt. Dabei
haben Kirchengemeinden enorme logistische Vorteile und Chancen: meist liegen sie mitten drin in
Stadtvierteln, sie verfigen Uber Raumlichkeiten, Telefonnummern, Homepages und Personal. Sie konnten
gerade in den Zeiten der Mobilitéat leicht Plattformen flr gegenseitige Hilfe sein, wenn sie sich so verstehen -
und, das ist entscheidend, wenn sie es wollen. Familien, die neu in einer fremden Stadt ankommen, missen
zuerst die naheliegenden Fragen I6sen: Wer hilft mir, wenn mein Kind krank wird? Kénnen wir uns
gegenseitig beim Aufpassen abwechseln und unterstiitzen? Es geht um neue Netzwerke. Ein Sonntags-Café
zwischen den Gottesdiensten kénnte ein Anfang sein. Das geht auch ohne viel Geld und Hauptamtliche.
Unser "Markt" ist grof3 - so viele Menschen miissen immer wieder neu anfangen, in neuen Jobs, neuen
Stadten, neuen Beziehungen und suchen "in der Fremde" Heimat. Wie man sie nutzt, beweisen in dieser
Stadt Ubrigens auch die Gemeinden im Prenzlauer Berg, wo junge Familien mit ihren Kindern eine natirliche
religidse Musikalitéat entwicklen - auf die die Kirchen antworten. Es ist eine ungeheuere Chance fur die Kirche,
wenn man ertragen kann, dass sich Zwei- und Dreijahrige im Gottesdienst auf ihre Weise artikulieren.

Naturlich gibt es sehr viel institutionalisierte Hilfe wie die Caritas. Man kann nur froh sein, dass die Kirchen
diese Arbeit auch in den Jahren durchgehalten haben, als "jeder ist seines Gliickes Schmied" zur
allgemeinen Losung zu werden schien. Die Kirchen haben mit ihren Hilfswerken von misereor, Adveniat,
Renovabis bis hin zum Bonifatiuswerk die Tiren zur Welt offengehalten und der Globalisierung der Finanzen
eine Globalisierung der Solidaritat entgegengesetzt. Das funktioniert. Da sind wir stark. Darauf kdnnen wir
auch stolz sein. Zumal wir Jahre hinter uns haben, in denen Werte anders buchstabiert wurden: von "Geiz ist
geil" bis "Ich bin doch nicht blod . Gemeint war immer das Gegenteil von Solidaritat. Es ging, koste es was es
wolle, um den eigenen Vorteil. Deshalb ist die Gesellschaft auch so auseinander gefallen. Die Rufer nach
Gerechtigkeit waren ziemlich in die Defensive geraten. Aber die Kirche stand, meistens jedenfalls.

Trotzdem kommt es mir so vor, als zogen wir uns immer mehr aufs eigen Spielfeld zurlick, statt uns als Kraft
zu begreifen, die die Stadt, die Welt in der wir leben, mitgestalten kann und - in der Nachfolge des
Gottessohns, der doch auf die Welt gekommen ist - mitgestalten muss. Gott-sei-Dank gibt es nicht nur die
kirchlichen Hilfswerke, es gibt auch viele andere Initiativen, wie die Malteser Migranten Medizin, die sich um
Menschen ohne Krankenversicherung kiimmert. Aber, ich sage das jetzt als Mann des Fernsehens und der
Offentlichkeit: Manchmal erscheinen mir auch die Bischofe oder unsere Laiengremien zu miide von ihm zu
sprechen - oder zu angstlich und zu wenig selbstbewusst, eine Sprache zu sprechen, die die Welt - die da
drauf3en - auch verstehen kénnen. Manches Wort klingt so, als sollte es gar nicht verstanden werden,
manche Erklarung ist so umstandlich, dass man sich nicht wundern muss, wenn wenig davon in den
Nachrichten oder Zeitungen landet. Unsere Sprache und unser Ausdruck sind zu oft zu wenig heutig.

Gewiss, es hat in dem Zwei-Papste-Jahr 2005 und bei den letzten Weltjugendtreffen in Kéln und Sydney
Bilder gegeben, die wir nicht mehr vergessen und die auch der Welt drau3en Ahnung davon gegeben hat,
wieviel Kraft auch heute noch in uns steckt. Aber seine wirkliche Tatkraft bewirkt ein Glaube, der ja nicht fir
sich selbst da ist, im Alltag, ja den Pfarrgemeinden, in den Kommunen. Und auch im o6ffentlichen Gesprach,
das heutzutage auch in Interviews im Morgenmagazin oder Auftritten in Talkshows stattfindet. Es ist ein
Privileg und eine Chance, dort eingeladen zu sein. Mein Geflhl ist: Wir sehen zu wenig davon.

Ich meine jedenfalls, die Kirche muss ihren Beitrag leisten, auch in einer Welt, die sich wandelt - in der viele,
die nicht zu Hause sind, den Boden unter den FuRen verlieren, und andere, die neu bei uns ankommen, nach

Page 3



KirchenVolksBewegung Wir sind "Offenheit, Gastfreundschaft, Veranderung - Chance fur die
Kirche Kirche" 29.01.2026

sicherem Grund suchen. Gerade heute am 9. November haben wir allen Grund, uns selbstkritisch zu fragen,
wie wir mit den Minderheiten von heute umgehen. Mit Zuwanderern, auch anderen Glaubens, mit Menschen,
die ohne Papiere hier leben, mit HIV-Positiven und Homosexuellen. Finden diese Menschen
selbstverstandliche Heimat in der Kirche - und zwar nicht nur im Sinn seelsorglicher Betreuung, sondern als
selbstverstandlich geachtete Mitglieder, die auch ihren Beitrag leisten kénnen.

Wir mussen uns offnen, Das ist schwer, gerade wenn das Milieu schrumpft und man dem naturlichen Impuls
folgt, sich mehr auf sich selbst zu beziehen. Aber wir miissen die Weichen umstellen, nicht nur in der Kirche,
auch in unserer ganzen Gesellschaft. Dazu gehort, ehrlich anzuerkennen, dass es fir uns in Deutschland
besonders schwierig ist, zu bejahen, dass in der Vielfalt eine Chance liegt. Politiker reden vernebelnd vom
"Intregrationsland Deutschland", weil sie sich immer noch nicht trauen anzuerkennen, dass wir langst ein
Einwanderungsland geworden sind - und tbrigens: Wenn wir das friiher anerkannt und gestaltet hatten,
friher mit IntegrationsmaflRnahmen wie Spracherziehung und der Vermittlung von historischem Wissen tber
Deutschland begonnen hatten, statt polemisch Gber die multikulturelle Gesellschaft zu sprechen, dann waren
wir heute weiter.

Wir mussen anerkennen, dass es heute schon viele verschiedene Formen gibt, deutsch zu sein. Wer hier in
der dritten Generation aufgewachsen und in die Schule gegangen ist, der ist trotz seines tirkischen
Hintergrunds und seines muslimischen Glaubens Deutscher. Gott-sei-Dank gibt es nicht nur Geschichten
vom Scheitern. Die etwa 40.000 turkischstammigen Studentinnen und Studenten an deutschen Hochschulen
sind, jeder und jede fir sich, Geschichten von Erfolg und auch vom Ehrgeiz, hier anzukommen. Aber es ist
erschitternd zu horen, dass auch bei den Erfolgreichen sich viele hier einfach nicht zu Hause fiihlen. Warum
sie in Deutschland noch keine Heimat gefunden haben, das ist freilich mindestens so sehr unser wie ihr
Problem. Wir kommen nicht darum herum, Buntheit als Chance zu verstehen und daran zu arbeiten, dass
unsere Gesellschaft sich andert. Solche Prozesse dauern, oft Jahrzehnte. In der Tat ist erst mit der Wahl von
Barack Obama die US-Birgerrechtshewegung zu ihrem entscheidenden Durchbruch gekommen. In
Deutschland gibt es mehr als 40 Jahre nach Ankunft der ersten "Gastarbeiter" immer noch keinen Minister mit
Migrationshintergrund. Es mag damit zusammenhangen, dass wir in den 90er Jahren, im Jahrzehnt der
Vereinigung zu sehr mit uns selbst beschaftigt waren. Aber es wird hdchste Zeit, eine innere Bereitschaft zur
Vielfalt zu entwickeln - und Vielfalt als Reichtum und nicht als Bedrohung zu sehen.

Und wir miissen bereit sein, uns zu verandern. Die Kirche ist nicht mehr die machtige, gesellschaftspragende
Institution wie in den 50er und 60er Jahren. Wir haben Boden verloren - und das verflhrerische an den
Fernsehbildern von den Papsten ist, das nicht wahr haben zu wollen oder zu verdrangen. Wir brauchen neue
Formen des innerkirchlichen Dialogs, der Entscheidungen - und des Gesprachs mit der Gesellschaft. Wir
drehen uns zu oft nur noch um uns selbst und begreifen nicht, dass die Gesellschaft das nicht mehr
wahrnimmt.

Wenn wir die Welt aus unterschiedlichen Ecken betrachten konnen, gelingt es uns vielleicht, sie zu begreifen
und zu lernen, wie wir mit unserer schwierigen Existenz umgehen. Bindung an Wurzeln, die eigenen Grenzen
kennen, die Welt mit Demut sehen, Einsatz fir Gerechtigkeit und Frieden - mit so einer Achse kommt man
ganz gut durch Leben. Lasst uns den christlichen Glauben nie als Uberlegen und ausschlie3end empfinden,
dafir wurden im Namen des Christentums auch zu viele Fehler gemacht. Lasst uns Angehérigen anderer
Konfessionen und Religionen, den Muslimen, und man muss das am heutigen Tag sagen: besonders den
Juden mit Respekt und ohne jedes Uberlegenheitsgefiihl begegnen. Ich bin Johannes Paul Il. fir sein Wort
von den Juden als "altere Bruder" dankbar. Wir teilen mit ihnen viel mehr als uns trennt: den Glauben an den
Einen Gott, das Alte Testament, die zehn Gebote, die Psalmen und jenes wunderbare Abendmahl, das uns
daran erinnert, dass wir immer wieder aus unserer Gefangenschaft ausziehen kénnen. Die Kirche hat eine
besondere Verpflichtung, jeder Form von Antisemitismus zu widerstehen - und vor allem dem, der aus
christlichem Uberlegenheits- oder Schuldgefiihl her rithrt. Wir haben diese Versuchung in den Genen, wir

Page 4



KirchenVolksBewegung Wir sind "Offenheit, Gastfreundschaft, Veranderung - Chance fur die
Kirche Kirche" 29.01.2026

mussen ihr aktiv widerstehen.

Eine besondere Verantwortung haben wir als Eltern. Mit dem Glauben ist es wie mit einer Sprache. Man lernt
sie am leichtesten, wenn man von jung an mit ihr aufwéchst und sich in ihr zu bewegen lernt. Man lernt
durchs Vorbild - und dieses Vorbild miissen wir sein, in Demut, Bescheidenheit und ohne falsche Zwange.
Wir missen als Eltern und als Kirche lernen, dass zum Erwachsenen-Werden, nicht nur in der Familie, auch
Rebellion, Fragen und Zweifel gehdren. Sie kdnnen ein konstruktiver Beitrag sein, der uns voranbringt. Nichts
ist schlimmer als stummer Protest. Diese Menschen fehlen uns namlich dann einfach. Alles hat seine Zeit.
Auch der Widerspruch. Ich denke, es gehdort zu den gliicklichsten Erfahrungen von Eltern, wenn sie erleben
durfen, dass ihr Vorbild glaubwirdig war.

Virulent, wirksam, Salz der Erde und ein Feuer, an dem man sich orientieren kann, sind wir nur, wenn nicht
nur wir selbst, sondern wenn auch die anderen uns sptiren. Diejenigen, die jemanden suchen, der sie an
Bord nimmt und durch die Stirme des Lebens heimbringt. Auch diejenigen, deren Mast schon gebrochen ist
und die kurz vorm Untergehen sind. Ich finde, der Prophet Gronemeyer hat gesungen, was wir uns alle im
innersten wiinschen: "Bring mich zu Ende, lass mich nicht mehr los". Wir kbnnen unseren Beitrag dazu
leisten.

(1) "Land unter", zitiert nach der Fanpage von Herbert Grénemeyer
Zuletzt gedndert am 11.11.2008

Page 5



