KirchenVolksBewegung Wir sind Kirche Es ging auch anders 15.01.2026

14.8.2012 - Suddeutsche Zeitung

Es ging auch anders

Johannes Paul Il. sagte: 'Die Kirche flirchtet die Wahrheit nicht.' Tut sie es doch? Jedenfalls wird es
Zeit, dass sie sich bei Reformen an verdrangte Traditionen erinnert - und auf ihre Historiker hort

Von Hubert Wolf

‘Es ist an der Zeit, dass die AnmalRungen der "historischen Wissenschaft" und der "wissenschaftlichen
Historiker" auf ihre eigene Sphére und in ihre Grenzen verwiesen werden' - so eiferte Erzbischof Edward
Manning auf dem Ersten Vatikanischen Konzil 1870. Er hatte dabei vor allem seinen Rottenburger
Bischofskollegen, den profilierten Kirchenhistoriker Carl Joseph von Hefele, im Blick, der sich mit historischen
Argumenten gegen die Dogmatisierung der papstlichen Unfehlbarkeit ausgesprochen hatte. Manning fuhr
fort: Wer wirklich katholisch sein wolle, dem sei es verboten, 'vom unerschdtterlichen Felsen der Wahrheit
des kirchlichen Lehramtes in den Sumpf der menschlichen Geschichte herabzusteigen'.

Hefele hielt dagegen: Seine Verantwortung als Kirchenhistoriker und Bischof gebiete ihm, Widerspruch gegen
das Infallibilitatsdogma einzulegen. Der Papst an sich kdnne nicht unfehlbar sein, da historisch feststehe,
dass zumindest ein Papst in der Geschichte in einer zentralen Glaubensfrage geirrt hat: Honorius I.
(625-638), der im Monotheletenstreit den menschlichen Willen in Christus leugnete. Das 6. Okumenische
Konzil von Konstantinopel (680/81) verurteilte Honorius I. feierlich als Haretiker. Fur Hefele war klar: Was
historisch nachweislich falsch ist, namlich die ununterbrochene Infallibilitat der P&pste, kann auch theologisch
nicht wahr sein. Diese historisch gewonnene Einsicht fand jedoch in Rom kein Gehdor. Hefele glaubte aus
Gewissensgriinden seine Verantwortung als Kirchenhistoriker wahrnehmen zu mussen. Verzweifelt schrieb er
an einen Freund: 'Lieber als ehrlicher Schwabe, wenn auch suspendiert, in die Grube fahren, als aus
Menschenfurcht falsches Zeugnis geben.’

Manning entgegnete Hefele: 'Wir sind hier doch nicht in der Schule, sondern auf einem Okumenischen
Konzil. Nicht die Historiker sind zu befragen, sondern das lebende Orakel der Kirche.' Und selbst wenn
Hefele hundertmal historisch Recht habe, sei dies bedeutungslos. Denn dann misse halt das '‘Dogma die
Geschichte besiegen'. Und so kam es: Jahrzehntelange mihsame kirchenhistorische Forschung mit
eindeutigen Faktenbelegen spielte keine Rolle.

Von dieser Niederlage hat sich unser Fach, das sich im 19. Jahrhundert, dem S&kulum der Geschichte, als
Leitwissenschaft der katholischen Theologie verstanden hatte, im Grunde bis heute nicht erholt.
Kirchengeschichte spielt im Rahmen der theologischen Erkenntnislehre bei aller formelhaften Beschwérung
der Bedeutung der Geschichtlichkeit flir Theologie und Kirche faktisch keine Rolle mehr. Es kam im Gefolge
des Ersten Vatikanums zu einer weitgehenden Selbstmarginalisierung. In aktuelle Debatten mischten sich
Kirchenhistoriker in der Regel nicht ein, 'heiRe Eisen' fassten sie nicht an. Der Miinchner Kirchenhistoriker
Ignaz von Ddllinger, der wegen seiner Ablehnung des Unfehlbarkeitsdogmas exkommuniziert worden war,
warf seinen Fachkollegen nicht umsonst vor, sie betrieben nur noch theologische 'Allotria’.

Die erfolgreiche Vermeidungsstrategie gegeniiber romischen Bannstrahlen hat das Fach freilich mit
theologischer Bedeutungslosigkeit bezahlt. Die Kirchenhistoriker entwickelten zwei ganz unterschiedliche
Modelle, um dieses Ziel zu erreichen: Zum einen betrieb man Kirchengeschichte rein positivistisch,
konzentrierte sich auf monumentale Akteneditionen, verzichtete auf jede Wertung und mied vor allem das
Feld der Dogmengeschichte wie der Teufel das Weihwasser. Statt Dogmenentwicklung betrieb man
Realienforschung. Zum anderen unterwarf man die historische Arbeit einem ‘dogmatischen Kriterium'. Die

Page 1



KirchenVolksBewegung Wir sind Kirche Es ging auch anders 15.01.2026

von Jesus Christus gestiftete Kirche wurde von den neuscholastisch orientierten Kirchenhistorikern als ‘ihrer
Natur nach unveranderlich' angesehen. Jede Art von Entwicklung ist dabei von vornherein ausgeschlossen,
eine offene historische Forschung nicht mehr maglich, denn die Erkenntnis der Kirchengeschichte erfolgt
apriori. Die Dogmatik und in letzter Konsequenz das kirchliche Lehramt definieren, was kirchenhistorische
Forschung zu Tage fordern darf und was nicht.

Beide Konzeptionen sind nicht geeignet, der grof3en Verantwortung gerecht zu werden, die Johannes Paul Il.
der Kirchengeschichte zugeschrieben hat. Am 1. September 1999 fuhrte der Papst aus: 'Die Kirche flrchtet
gewiss nicht die Wahrheit, die aus der Geschichte kommt.' Im Kontext der Offnung der Archive der
Romischen Inquisition und der Indexkongregation hatte er bereits am 20. November 1998 die Aufgabe der
Geschichtswissenschaft genauer umrissen: '‘Das kirchliche Lehramt kann nicht mit Gewissheit einen
moralischen Akt - wie die Bitte um Vergebung - vornehmen, bevor es sich nicht exakt Uber die Situation
dieser Zeit hat ins Bild setzen lassen. ..Deshalb besteht der erste Schritt in der Befragung der Historiker, von
denen man nicht eine ethische Bewertung erwartet, die auRerhalb ihres Zustandigkeitsbereiches lage,
sondern vielmehr eine Hilfe zur moglichst préazisen Rekonstruktion der Ereignisse, Gewohnheiten und
Einstellungen von damals im Zusammenhang des geschichtlichen Umfeldes der betreffenden Epoche.' Wie
kann nun unser Fach, die Kirchengeschichte, dieser hohen Verantwortung nachkommen, ohne dabei seine
Grenzen zu Uberschreiten?

Kirchengeschichte muss sich zunachst als historische Ekklesiologie begreifen, die sich dem empirischen
Verfahren verpflichtet weil3. Sie kann ihren Erkenntnisgewinn nur in innerweltlichen Verkntpfungen von
Ereignissen, Bedingungen und Ursachen finden. lhr Untersuchungsgegenstand ist die Institution Kirche in
ihrer Geschichte. Aber gerade mit dieser dezidiert historischen Methode ist sie ein theologisches Fach und
hat theologisch Relevantes zu sagen. Die Kirchengeschichte ist, wie es Dollinger einmal treffend formulierte,
neben der Systematik das ‘zweite Auge' der Theologie. Ohne Kirchengeschichte fehlt dem theologischen
Blick die notige Tiefenscharfe.

Ein moglicher Ansatzpunkt, um die theologische Aufgabe der historisch arbeitenden Kirchengeschichte
wissenschaftstheoretisch zu fassen, lasst sich in Anlehnung an die Lehre von den loci theologici des Melchior
Cano finden. Wenn eine theologisch relevante Frage zu beantworten ist, dann miissen nach Cano zehn
theologische Orte als Dokumentationsbereiche und Bezeugungsinstanzen befragt werden: Heilige Schrift,
Tradition, katholische Kirche, Konzilien, romische Kirche, Kirchenvater, Theologen, menschliche Vernunft,
Philosophen und schliel3lich die Geschichte als Ganze.

Wenn die Geschichte selbst eine theologisch relevante Bezeugungsinstanz ist, muss diese dann nicht in
adaquater Weise befragt werden? Wie aber konnte man Geschichte sachgemafer befragen als mit den
eigens fur sie entwickelten historischen Methoden? Und welches theologische Fach wéare dazu geeigneter als
die Kirchengeschichte? Dasselbe gilt etwa auch fur die Konzilien, die Kirchenvéater und nicht zuletzt die
Tradition der Kirche, die sich in unterschiedlichen Traditionen niederschlégt, die wiederum nur historisch
greifbar sind. Kirchengeschichte befragt die loci theologici, zu denen sie aufgrund ihrer Methodik in einer
besonderen Affinitat steht. Und sie bringt das Ergebnis in den Diskurs mit den anderen theologischen
Wissenschaften ein.

Vor allem aber kommt sie so der Aufgabe, die Johannes Paul Il. ihr zugewiesen hat, nach, und informiert das
Lehramt Uber ihre mdglichst prazisen historischen Rekonstruktionen. Sie deckt fir Theologie und Lehramt
den ganzen Tisch der Tradition, damit bei aktuellen Entscheidungen die ganze 'katholische' Fiille auf dem
Tisch liegt. Dabei wird freilich nicht einer postmodernen Beliebigkeit das Wort geredet. Vielmehr besteht die
Verantwortung der Theologie als ganzer und nicht zuletzt des Lehramtes darin, diese Modelle zu wirdigen
und zu entscheiden, inwieweit sie Anregungen geben kénnen fir den Weg der Kirche durch die Zeit.

Page 2



KirchenVolksBewegung Wir sind Kirche Es ging auch anders 15.01.2026

Denn die Kirche war in ihrer Geschichte nie ein monolithischer Block. Vielmehr rangen unterschiedliche
Katholizismen miteinander um den rechten Weg. Im Bild eines sich drehenden Rades ausgedriickt, gab es
eher zentrifugal und eher zentripetal wirkende Krafte des Katholizismus. Auf wichtige Fragen wurden
unterschiedliche Antworten gegeben, ohne dass dabei automatisch die Einheit der Kirche in Frage gestellt
worden ware. Diese alternativen Modelle der Verwirklichung des Katholischen, diese vergessenen Optionen
fur die heutige Reformdiskussion wieder zuganglich zu machen, gehdrt zu den wichtigsten Aufgaben unseres
Faches. Zur Verantwortung des Kirchenhistorikers gehoren aber auch die Enttarnung angeblich ewiger
Wabhrheiten und kritische Zwischenrufe, wenn die Gefahr besteht, dass das Lehramt und die systematische
Theologie einer Blickverengung aufsitzen, die durch die historische Wirklichkeit nicht gedeckt ist.

Wer nicht nur von Geschichtlichkeit der Kirche redet, wem es um die Wahrheit geht, die aus der Geschichte
kommt, der muss den Entwicklungsgedanken festhalten. Die Kirche in ihrer auReren Gestalt ist und war
einem standigen Wandel unterworfen. Ihre Amter und Institutionen haben sich im Lauf der Zeit entwickelt und
sind nicht von Jesus Christus so gestiftet worden, wie sie heute sind. Manche kirchlichen Einrichtungen sind
nach einer Blutezeit vergangen, andere erst spat in der Geschichte der Kirche entstanden. Der
Traditionsprozess, der seinen Ausgangspunkt im historischen Christusereignis nimmt, kommt niemals zum
Stillstand, weil Gott sich in Jesus Christus ganz auf die Geschichte eingelassen hat und die Kirche unter den
wechselnden Bedingungen der jeweiligen Zeit die zentrale Aufgabe hat, den Tod und die Auferstehung des
Herrn zu bezeugen.

Die Kirche ist Teil der Geschichte und wird vergehen wie die Geschichte selbst. Transformationsprozesse im
Lauf der Tradition sind stets an der Tagesordnung. Und der Traditionsstrom ist, wenn er wirklich katholisch
sein und dem Ganzen entsprechen will, nie einlinig, sondern immer pluriform. Die Formierung der Kirche war
eben mit der Hellenisierung des Christentums keineswegs abgeschlossen. Das Amalgam der judischen
Christusbotschaft und der griechischen Philosophie ist nur ein Modell von Katholizitat und nicht das allein
selig machende, denn Kirchengeschichte hért im 5. Jahrhundert nicht auf. Besonderes Interesse verdient in
diesem Zusammenhang das Thema einer einheitlichen, durch die Jahrhunderte hindurch kontinuierlichen und
widerspruchsfreien Lehrentwicklung in der katholischen Kirche. Am heftigsten ist Uber diese Frage im Kontext
der Rezeptionsgeschichte des Zweiten Vatikanischen Konzils diskutiert worden. Im Wesentlichen haben sich
dabei zwei Sichtweisen herauskristallisiert: Das Kontinuitats- und das Diskontinuitatsmodell, die beide jeweils
entweder positiv oder negativ besetzt sein konnen.

Das Diskontinuitadtsmodell geht davon aus, dass das Konzil einen Bruch darstellt. Wahrend die einen diese
kritische Absetzung des Zweiten Vatikanums von der pianischen Epoche als lange tberfallige Reaktion der
Kirche auf die Erfordernisses der modernen Zeit positiv betrachten und die innovativen Reformen feiern,
sehen die anderen darin einen Verrat an der Tradition der Kirche, vor allem am Konzil von Trient, und eine
Kapitulation vor dem gefahrlichen modernistischen Zeitgeist. Die Anhanger des Kontinuitatsmodells
bestreiten dagegen, dass das Konzil tiberhaupt etwas Neues gebracht hat. Es habe sich vielmehr bewusst
der kirchlichen Tradition untergeordnet. Wahrend die einen diese Kontinuitat als Feigheit der Vater vor
wirklichen Reformen charakterisieren, auf3ern andere ihre tiefe Zufriedenheit dartiber, dass das Konzil jeder
Tendenz zum Bruch mit der kirchlichen Lehrtradition widerstanden habe.

Was die zentralistische, auf den Papst konzentrierte Ekklesiologie angeht, haben die Vertreter der
Kontinuitatsthese ohne Zweifel Recht. Die Lehre vom Jurisdiktionsprimat und der pépstlichen Unfehlbarkeit
des Ersten Vatikanischen Konzils wurden auf dem Zweiten Vatikanum klar bestatigt. Aber wie sieht es im
Hinblick auf das Verhaltnis der katholischen Kirche zu den Menschenrechten aus, namentlich zur Religions-
und Gewissensfreiheit?

Pius VI. hatte 1791 nicht nur die Zivilkonstitution des franzdsischen Klerus, sondern auch die demokratische
Staatsidee und die Menschenrechte verworfen. Als Félicité de Lamennais ein Bindnis der Katholiken mit den

Page 3



KirchenVolksBewegung Wir sind Kirche Es ging auch anders 15.01.2026

Liberalen gegen die Restauration von Thron und Altar propagierte, dazu den Papst als Garanten der von Gott
verburgten Freiheit anrief und die Katholiken als geborene Kampfer fiir die Menschenrechte ansah, traf ihn
1832 der Bannstrahl Gregors XVI. mit aller Macht. In der Enzyklika 'Mirari vos' verdammte der Papst die
Gewissensfreiheit als 'geradezu pesthaften Irrtum'. Pius IX. setzte diese Linie 1864 im 'Syllabus errorum’,
einer Liste mit 80 Zeitirrtmern, fort. Er verdammte Gewissens-, Meinungs-, Presse- und Religionsfreiheit als
‘deliramentum’, als 'Wahnwitz'. Diese Linie Iasst sich weit ins 20. Jahrhundert hinein ziehen.

Wie anders das Zweite Vatikanische Konzil: 'Gaudium et Spes' bezeichnet es als vornehme Aufgabe der
Kirche, 'die personale Wirde und die Freiheit des Menschen' zu schiitzen. Das Evangelium, 'das der Kirche
anvertraut' sei, proklamiere 'die Freiheit der Kinder Gottes' und respektiere 'sorgfaltig die Wiirde des
Gewissens und seiner freien Entscheidung'. Und in 'Dignitatis humanae' erklart das Konzil, Religionsfreiheit
sei nicht nur ein individuelles Recht. Vielmehr misse die 'Freiheit als Freisein vom Zwang in religidsen
Dingen, die dem einzelnen zukommt, ihnen auch zuerkannt werden, wenn sie in Gemeinschaft handeln'.

Gewissensfreiheit: hier pesthafter Irrtum, da Konsequenz der Freiheit, die das Evangelium proklamiert.
Religionsfreiheit: hier in Bausch und Bogen verdammt, da in der von Gott garantierten Menschenwurde, die
die katholische Kirche zu verkiinden hat, ganz selbstverstandlich enthalten. Wer hier von Kontinuitat redet,
nimmt die Texte nicht zur Kenntnis. Die Lehre der Kirche hat sich nicht nur entwickelt, sondern sich in
zentralen Punkten sogar in ihr Gegenteil verkehrt. Das heil3t: Die Behauptung einer ununterbrochenen, in sich
konsistenten Kontinuitat in der Lehre der Kirche ist eine Fiktion, die der historischen Uberpriifung nicht
standhélt. Das heil3t aber auch: Wenn die Kirche bei einem so wichtigen Thema wie der Gewissensfreiheit
und den Menschenrechten ihre Position radikal &ndern konnte, dann kann sie es - zumindest theoretisch -
auch in anderen Bereichen. Damit ergeben sich aus kirchenhistorischer Sicht ganz neue Mdglichkeiten fur die
Debatte um die Reform der Kirche. Zwei heute weitgehend vergessene, alternative Optionen der
Kirchengeschichte belegen dies eindrticklich.

Da geht es erstens um die Amtsfrage. Die Diskussionen um alternative Wege zum Priestertum - genannt
seien hier nur die Viri probati und die Entkoppelung von Zélibat und Priesterweihe - scheint sich totgelaufen
zu haben. Rom hat eine Entscheidung mit hoher Verbindlichkeit vorgelegt. Vielleicht muss man die Frage
kirchenhistorisch einmal anders herum stellen. Fiir das heutige Amtsverstandnis steht aul3er Frage, dass die
Vollmacht zur sakramentalen Stindenvergebung an die Priesterweihe gebunden ist und durch den Weiheakt
objektiv Ubertragen wird. Das war aber in der Geschichte der Kirche durchaus nicht immer so. Vielmehr gab
es in der iroschottischen Kirche des frihen Mittelalters ein Alternativmodell, das die Einheit mit Rom nicht
tangierte.

In der iroschottischen Kirche gab es anders als auf dem Festland keine bischofliche Struktur. Es handelte
sich vielmehr um eine kl6sterlich gepragte Kultur. Hier wurde auch die Einzelbeichte erfunden, die so oft als
notig wiederholt werden konnte. Die Lossprechung erfolgte unmittelbar nach dem Schuldbekenntnis. Die
auferlegten BulRwerke mussten jedoch hinterher abgeleistet werden. In der spatantiken Kirche des
Mittelmeerraumes gab es dagegen nach der Taufe nur die einmalige Mdglichkeit der Inanspruchnahme des
BufR3sakraments. Das Schuldbekenntnis erfolgte in einem 6ffentlichen Akt, die Rekonziliation mit der Kirche in
einem mehrstufigen langandauernden Verfahren. Die Exkommunikation wurde erst nach Ableistung der
BuRwerke durch eine offentliche Wiederzulassung zur Eucharistie aufgehoben. Eine weitere Chance zur
Sundenvergebung gab es hier nicht.

Bei den Iroschotten erfolgte die Lossprechung interessanterweise nicht durch einen geweihten Priester.
Vielmehr kam die Vollmacht zur Stiindenvergebung Ménchen und Nonnen zu, die sich durch die Radikalitat
ihrer Askese in der Christusnachfolge einen so groRen Gnadenschatz im Himmel erarbeitet hatten, dass
dieser die Bedingungen ihrer eigenen Erlésung tibertraf. Von diesem Uberschuss konnten sie anderen,
weniger vollkommenen Christen im Akt der Stindenvergebung abgeben. Die Kompetenz zur

Page 4



KirchenVolksBewegung Wir sind Kirche Es ging auch anders 15.01.2026

Sundenvergebung wurde in der iroschottischen Kirche also nicht durch eine sakramentale Weihe Uibertragen
und wirkte auch nicht ex opero operato unabhéngig vom Gnadenstand des Spenders. Vielmehr hing die
Kompetenz zur Lossprechung von der Qualitat der Christusnachfolge des Mdnches oder der Nonne ab. Die
Gesamtkirche hat zwar die Einzelbeichte, die Wiederholbarkeit der Beichte, die unmittelbare Lossprechung
und letztlich den Ablass von den Iroschotten tibernommen, die Vollmacht der Stindenvergebung aber objektiv
an das Weihesakrament gebunden und nicht mehr an die subjektive Qualitat der Christusnachfolge des
Beichtvaters oder der Beichtmutter.

Da geht es zweitens um die Weihe von Frauen. Die Unmdglichkeit der Priesterweihe von Frauen ist vom
Lehramt unter Hinweis auf die Praxis Jesu mehrmals mit hoher Verbindlichkeit festgestellt worden. Ein Blick
in die Kirchengeschichte zeigt aber, dass es durchaus geweihte Frauen gab und gibt - freilich keine
Priesterinnen, sondern Abtissinnen. Zwar wird immer wieder behauptet, bei der Abtissinnenweihe handle es
sich um eine blof3e Benediktion, also um eine Einsegnung und nicht um eine Ordination im Sinne einer
sakramentalen Weihe. Schon Gregor der GroRe sprach aber ausdriicklich von einer Ordinatio, und zahlreiche
mittelalterliche Sakramentare kennen den Ritus der Ordinatio abbatissae, der eng an das Formular der
Bischofsweihe angelehnt war: Handauflegung, ein konsekratorisches Weihegebet mit Ubertragung einer
‘quasi-bischoflichen geistlichen Jurisdiktion', die Ubergabe von Ring, Stab und Pektorale, Inthronisation auf
einer Kathedra..Angesichts dieser Ahnlichkeiten hat man die Abts- und Abtissinnenweihe mitunter als kleine
Bischofsweihe bezeichnet.

Und tatsachlich haben sich Abtissinnen nicht nur als Fiirstinnen der Germania Sacra, sondern vor allem auch
in Spanien und lItalien bis weit ins 19. Jahrhundert hinein 'quasi bischéflicher Vorrechte erfreut' und
insbesondere episkopale Jurisdiktion tiber ihnen unterstellte Kleriker ausgetibt. Von den Abtissinnen von Las
Huelgas bei Burgos in Spanien wird sogar berichtet, dass die Bischéfe der Umgebung immer nach der Weihe
einer neuen Abtissin ihrer 'Collega’, die angetan mit den bischéflichen Insignien auf einer Kathedra unter
einem Baldachin sal, ihre Referenz erwiesen und ihr den brtderlichen Kuss gaben.

'Die Kirche furchtet gewiss nicht die Wahrheit, die aus der Geschichte kommt.' Diesen Satz Johannes Pauls
II. muss sich Kirchengeschichte zu Eigen machen, um ihrer Verantwortung nachkommen zu kénnen, vor
allem, wenn sie vergessene Optionen und alternative Modelle fur die heutige Diskussion bereitstellt. Vielleicht
kénnen wir hier auch vom Judentum lernen. Denn im Talmud wurde in der Mischna, dem Haupttext, zwar
jeweils die Mehrheitsmeinung zu einem bestimmten Thema aufgeschrieben. In der Tossefta wurden jedoch
auch alle damals unterlegenen, mitunter auf3erst kontraren Minderheitspositionen notiert, auch wenn sie nur
von einem einzigen Gelehrten vertreten worden waren. Auf die Frage eines Schilers, warum man denn die
unterlegenen Meinungen nicht einfach vernichtet und nur die Mehrheitsmeinung tradiert habe, antwortete ein
judischer Rabbi: 'Damit man sich auf sie wird stiitzen kbnnen, wenn einmal ihre Stunde kommt." Vielleicht ist
diese Stunde fir die katholische Kirche heute gekommen.

Der Autor, geboren 1959, lehrt Kirchengeschichte an der Westféalischen Wilhelms-Universitat Minster und ist
Priester. Im Jahr 2003 erhielt er den Leibniz-Preis der Deutschen Forschungsgemeinschaft. Den Vortrag, der
hier auszugsweise gedruckt ist, hielt er am Sonntag bei den Salzburger Hochschulwochen, die unter anderem
von der Theologischen Fakultat der Universitat Salzburg und dem Forum Hochschule und Kirche der
Deutschen Bischofskonferenz getragen werden.

Aus: Suddeutsche Zeitung, 14.8.2012, S. 10
Zuletzt geandert am 04.12.2012

Page 5



